REVISTA URSULA

Identidad, idiomas y memoria en clave decolonial: Entrevista a

Ennatu Domingo Soler
Identity, Languages, and Memory through a Decolonial Lens: Interview with
Ennatu Domingo Soler
Blanca Gomez Garcia
(University College London)

blanca.garcia@ucl.ac.uk

Ennatu Domingo Soler (Etiopia, 1996) es escritora, politdloga y diputada en el
Parlament de Catalunya. Sus dos ensayos autobiograficos, Fusta d’eucaliptus cremada
(2022) (Madera de eucalipto quemada) y A un costat i a l’altre del mirall (2025) (A ambos
lados del espejo), escritos en catalan y traducidos a varios idiomas, combinan relatos
vividos de experiencias personales, narrados con delicadeza y lirismo, con reflexiones
politicas y sociales expuestas de manera clara y envolvente. En sus paginas aborda
cuestiones como las desigualdades entre el norte y el sur global, el racismo estructural, la
decolonialidad, la identidad, la migracién, la diversidad y los idiomas con una
profundidad intelectual y una sensibilidad poco comunes. La fuerza adictiva de su
escritura, que atrapa a la lectora pagina tras pagina, se refleja también en la elocuencia de

su palabra oral.

Recibido: 26/11/2025
Aceptado: 30/12/2025 126 ISSN 2659-9104


mailto:blanca.garcia@ucl.ac.uk

Blanca Gomez Garcia, “Identidad, idiomas y memoria en clave decolonial: Entrevista a
Ennatu Domingo Soler”. Revista Ursula. Num. 9. 2025: 126-139.

Blanca Gomez Garcia: Este afio ha salido tu segundo libro, 4 ambos lados del
espejo, tres afnos después del primero, Madera de eucalipto quemada. ;{Qué vinculos y

qué evolucion ves entre ambas obras?

Ennatu Domingo Soler: Lo que veo a primera vista es que los temas que trato
son los mismos: el racismo, la descolonizacion, la desigualdad de género, pero en este
segundo libro la voz es mucho mas madura. El texto es mas critico y mas politico. Hay
una intencion critica de hacer un analisis mas profundo de todos estos temas. El primero
era un texto mas retrospectivo, un analisis de cobmo yo veia mi propia experiencia como
una joven adoptada de Etiopia y qué retos me he encontrado a lo largo de esta vivencia.
Por tanto, el primero es mas informativo: hay una intencionalidad de dejar un documento
que pueda servir tanto a la comunidad adoptiva como a la comunidad migrante en
Cataluna y en Europa, porque creo que puede conectar con muchas personas que estén
preguntandose sobre su propia identidad. Si, el primero es mas personal. Me abri
muchisimo porque queria hacerlo asi, creia que conectaria mas con personas que han
vivido una experiencia muy similar a la mia. Y de alguna manera queria ser honesta con
mi propia realidad. Y el segundo es muy politico porque queria profundizar mas en la

realidad politica y social de los temas que traté en el primero

BGG: Ambas forman parte de la Serie Bio de la Editorial Navona, descrita como
“biografies 1 autobiografies de gran qualitat i impacte social”. Por supuesto, hay un
elemento autobiografico esencial, pero me atreveria a decir que son mas que

autobiografias, ;como concibes tu su género literario?

EDS: No pensé escribir un libro de autobiografia. Primero, porque soy muy joven
y los libros de autobiografia contienen una trayectoria experiencial muy larga. En mi caso,
creo que era mas importante la parte teorica: la teoria politica de las relaciones
internacionales, el desarrollo econémico y la teoria critica y no tanto la parte mas
personal. Pero al final me di cuenta de que solo podia hablar de cuestiones politicas si
usaba mi experiencia personal. Uso mi propia vivencia para poder explicar mejor todos
esos fenomenos sociales: la inmigracion, las adopciones internacionales. No lo podia
hacer de otra manera y creo que tiene mucho poder hacerlo desde la primera persona: es
mas creible el transmitir toda esta teoria politica a través de vivencias personales porque
asi el lector conecta mas con el relato divulgativo. Por lo tanto, yo lo veo en ese género

de ensayo autobiografico o en primera persona. Tuve también referentes como Anne

127



Blanca Gomez Garcia, “Identidad, idiomas y memoria en clave decolonial: Entrevista a
Ennatu Domingo Soler”. Revista Ursula. Num. 9. 2025: 126-139.

Ernaux, la escritora francesa Premio Nobel. Para mi, su relato tuvo mas credibilidad por
tratar cuestiones muy amplias, muy sociales, pero desde una perspectiva muy personal,
igual que bell hooks. Hablo sobre bell hooks en mi segundo libro precisamente porque
ella fue pionera en ese tipo de relato en el que su experiencia personal o la de su entorno
le daba contenido para poder explicar teorias politicas y filosoficas. Son dos elementos
que van juntos: la parte vivencial y la parte tedrica, y cdmo se conectan y se
retroalimentan. A mi me interesaba esto: poder entender mi propia experiencia de ser
adoptada, de haber salido de Etiopia y haber sido desarraigada de un territorio y

arraigarme en otro gracias a la teoria.

BGG: En mi opinion, parte de lo que hace ambos libros tan interesantes y
envolventes es la combinacion de elementos autobiograficos con tus propias reflexiones
que contextualizan esas vivencias en un marco global, geopolitico e histérico para
denunciar problematicas y desigualdades sociales. Sin embargo, en 4 ambos lados del
espejo cuentas que algunas editoriales querian eliminar esa parte y centrarse solo en las
vivencias de tu infancia. ;Como fue ese proceso de mantenerte firme y rechazar esos
cambios? ;Qué relevancia tiene para ti como escritora la estructura del libro con los

diferentes elementos que la componen?

EDS: Por una parte, tengo que decir que lo hice desde el privilegio. Mi agente
literaria envid mi manuscrito a diversas editoriales europeas y americanas. La americana
justamente queria cambiar el texto. Le encantd porque no es comun encontrar historias
de adopciones que sean positivas y, sobre todo, que se hayan escrito desde la perspectiva
de la persona adoptada. Y queria que fuera un texto solo autobiografico, solo con la parte
de la adopcion. Sin embargo, para mi, la motivaciéon de escribir el libro no era
simplemente explicar mi proceso de adopcion y, de hecho, no explico en detalle mi
relacion con mis padres o por qué me adoptaron. Ese no era el objetivo del libro. Por eso
me parecid que querian cambiar toda mi perspectiva y quitarme esa capacidad de decidir
en el proceso de escritura. Porque el artista tiene que decidir, hay una idea detrés y si la
cambias, ya estas cambiando el punto de vista, influyendo en el proceso. Tuve la suerte
de tener a mi agente literaria, que entendié de donde partia con mi anélisis y me ayudo a

defenderlo, pero también el hecho de tener otras opciones lo hizo mas facil.

Ademas, no entré en ese debate con la editorial sin saber que otros escritores

tienen esa misma problematica. Sabia de sobra que, por ejemplo, cuando se escribe desde

128



Blanca Gomez Garcia, “Identidad, idiomas y memoria en clave decolonial: Entrevista a
Ennatu Domingo Soler”. Revista Ursula. Num. 9. 2025: 126-139.

el punto de vista de una persona migrante siempre se exige a los autores que sean mas
amables, que no sea una historia demasiado dura porque se cree que, si no, no conectara
con el lector. Al final, la realidad es la que es y cuando ya sabemos que hay historias y
discursos que no se convierten en dominantes, que son de la periferia, como son las
historias de las personas migrantes, es ain mas importante mantener su perspectiva. Para
mi, también fue una decision politica la de defender que mi historia pueda leerse como la
he disefiado. Yo partia de explicar episodios muy personales, pero también muy
estereotipados: una nifa que sale de una situacion de precariedad y que acaba en otra de
puro privilegio, un cambio que, desde la literatura occidental, siempre se explica de una

manera muy simplista y yo no queria perpetuar esa perspectiva.

BGG: También queria preguntarte por el elemento testimonial de ambas obras.
En Madera de eucalipto quemada, hacia el final se lee: “Mi historia estaba predestinada
a ser la misma que la de todas aquellas mujeres que forman parte de ese 80% rural, con
un alto indice de analfabetismo y pobreza. Yo creo que en este sentido es fundamental
poder posicionar la experiencia individual en el contexto de la experiencia colectiva”. No
quiero usar la expresion “dar voz”, porque estas mujeres tienen voz (que es ignorada y

marginalizada), pero ;qué papel tiene el objetivo de dar testimonio en tu obra?

EDS: Para mi, era importante esa parte de documentar mi vivencia en Etiopia
(hasta los siete afios) y, sobre todo, la experiencia de mi madre biologica, porque, al final,
esa conexion que hago es porque tengo ese recuerdo de mi madre en la zona de Gondar,
en Etiopia. Por tanto, el testimonio es muy politico porque sé que hay otras realidades y
que, de alguna manera, mi experiencia propia puede ser excluyente, pero al menos dice
mucho del contexto en el que me eduqué y me desarrollé. Para mi, era importante explicar
como fue mi situacion cuando era pequeia, queria evidenciar que venia de una realidad
muy precarizada. Y el haberlo explicado de manera testimonial me ayudaba a conectar
con otros nifios adoptados que salieron de Etiopia en el mismo momento y por el mismo
motivo, pero que, a la hora de construir su identidad o su propio relato, se desconectan de
ese colectivo. Ademas, en este proceso a menudo se culpabiliza a su familia de origen por
haberles dado en adopcion. Para mi, lo colectivo realmente te ayuda a entender esa
experiencia individual, a relativizar y entender las causas estructurales o externas en vez

de culpabilizar. Esta culpabilidad puede limitarte a la hora de construir tu identidad. Por

129



Blanca Gomez Garcia, “Identidad, idiomas y memoria en clave decolonial: Entrevista a
Ennatu Domingo Soler”. Revista Ursula. Num. 9. 2025: 126-139.

€so, esta conexioén con lo colectivo es muy importante, sobre todo si formas parte de

colectivos minorizados.

BGG: Ademas, la memoria ligada a tu propia identidad parece tener un gran peso
en ambos libros, sobre todo en Madera de eucalipto quemada. ;Qué importancia ha
tenido el acto de escribir para recobrar tu propia memoria y ayudarte a pensar (o incluso

formar, redefinir) tu identidad?

EDS: La memoria es lo que me ayuda a crear esa narrativa de continuidad, a
mostrarme que mi experiencia en Etiopia es igual de valida que la experiencia que tengo
en Europa. Ademas, la memoria se reconstruye, es algo que vas redefiniendo y que te
ayuda a crear un discurso que puede tener sentido en un momento u otro de tu experiencia.
En el contexto del libro, yo hablo de que mi memoria la estoy explicando desde mi punto
de vista y que puede tener lagunas, que otra persona podria complementarla, pero ese
testimonio no existe hoy. Por tanto, es simplemente mi memoria, mi construccion de
coémo creo que fueron las cosas. Ese discurso que he creado da sentido a mi vida y quiza
de aqui a unos afios tendra que cambiar, porque no me servird y tendré que crear otra
manera de explicar quién soy. Lo importante es que es un discurso que evoluciona segin

tu necesidad y el valor que quieras dar a esa memoria.

En mi caso, aunque la memoria que tengo de mi experiencia en Etiopia puede ser
dura, a lo largo de los afios la he ido explicando, recolocando, ddndole un sentido u otro
segin el momento, pero siempre me ha ayudado a volver a mis origenes, a mantenerme
conectada con mi cultura de origen. En el libro, cuando me pongo a escribir, es como si
les diera valor y un sentido que no solo lo interpreto yo, sino también las personas que lo
leen. En Etiopia usan el concepto de tizita, que es nostalgia por el pasado, por una realidad
que fue mejor que la de hoy. Es un concepto que se usa en muchas culturas y si esta bien
usado, creo que puede ayudar a mantener unos valores y un sentido de la cultura de origen.
En mi caso, la nostalgia y la memoria me ayudan a conectar con el colectivo del que
habldbamos antes. Por el hecho de tener memoria, de escribir sobre ella, estoy buscando
poder conectar con otras comunidades de origen etiope o comunidades migrantes que

también tienen esa dualidad, esa complejidad.

BGG: Y ;como fue el proceso de escritura? ;Por qué o como decidiste empezar

a escribir?

130



Blanca Gomez Garcia, “Identidad, idiomas y memoria en clave decolonial: Entrevista a
Ennatu Domingo Soler”. Revista Ursula. Num. 9. 2025: 126-139.

EDS: El proceso fue catartico, muy intenso, porque al final son recuerdos muy
duros, pero también idealizados. Cuando lo empecé a escribir, lo hice porque, en general,
con las personas adoptadas con las que tuve la oportunidad de interactuar, tenia la
sensacion de que tenian un poco de complejo de donde venian o de no saber explicar
quiénes eran. Existia un trauma no digerido, no analizado. Lo que me hizo escribir en el
momento fue darme cuenta de que yo ya habia hecho un trabajo personal de entender mi
propia experiencia, de por qué fui adoptada. Después de mi formacion, después de haber
acabado mi master en prevencion de conflicto y seguridad internacional, empecé a
focalizarme mas en Etiopia y me di cuenta de que habia una explicacion (del contexto en
el que suceden las adopciones internacionales) que no es la que nos dan desde aqui, en
Europa. El debate estd muy centrado en hablar de si el nifio adoptado tiene que ir a su pais
de origen o no, si tiene que mantener el vinculo con su familia biol6gica o no. Y a mi me
parecid que habia otros temas mas relevantes, como es la pérdida de tu idioma, la pérdida
de la conexion con tu cultura de origen, elementos mas sociales que son igual o mas

relevantes. Queria aportar mi grano de arena al debate y aportar una visiéon mas formada.

Ademas, escribo, justo después de que Etiopia prohibiera la adopcion
internacional, precisamente porque hubo muchisimos casos de adopciones
internacionales que fallaron en detrimento del bienestar del nifio adoptado, nifios
traficados, que no estaban bien con su familia adoptante o incluso que murieron por
violencia en su pais adoptivo. También fue una manera de explicar que hay una realidad
muy positiva y que el nifio puede desarrollarse mejor en una familia adoptante que haga
un trabajo previo y que entienda las implicaciones de adoptar a un nifio racializado.

Queria hacer algo util, ayudar a mi comunidad de nifios adoptados en Cataluna y Europa.

BGG: Los idiomas como marcadores de identidad son una parte esencial de
ambos libros: el catalan, el américo, el inglés, el espafiol, el francés, incluso el holandés. ..

(Qué importancia tienen estas u otras lenguas para tu identidad y tu escritura?

EDS: Los idiomas juegan un papel muy importante en la construccion de la
identidad. En mi caso, todos estos idiomas se intercalan, se interconectan muchisimo
porque forman parte de mi dia a dia. Ademads, nos dan un cédigo para entender a diversas
sociedades. En el caso de mi relacion con Etiopia, por ejemplo, mantener el idioma era
una forma de resistencia, porque entendi muy rapido que el idioma me conectaba

facilmente con la sociedad etiope, sobre todo la rural. Y también es muy interesante ver

131



Blanca Gomez Garcia, “Identidad, idiomas y memoria en clave decolonial: Entrevista a
Ennatu Domingo Soler”. Revista Ursula. Num. 9. 2025: 126-139.

que hay una mezcla con los idiomas coloniales, como el inglés o el francés, que son
idiomas que asimilan alld donde van. Por eso, también queria dar en mi escritura valor a
idiomas a los que no se les da valor por si mismos, por el hecho de ser hablados en lugares
como Catalufia (el catalan) o Etiopia (el amarico), pero que nos ayudan entender una
sociedad y nos dan informacion sobre la complejidad de la identidad que tenemos
muchisimas personas que somos capaces de transitar de una cultura a otra, de un idioma
a otro. Especialmente ahora, cada vez se tiene mas miedo de esas identidades multiples,
sobre todo a nivel politico, y también es importante considerar el hablar idiomas como un
valor anadido. Por eso también quise utilizar el alfabeto etiope a lo largo de mi primer
libro, porque queria hacer una analogia con el hecho de que no entender un alfabeto o un
idioma también te priva, no puedes entender, estas fuera. Y ese estar dentro y fuera es un
concepto que siempre me ha pasado, porque a personas como yo siempre nos pasara,
formamos parte de una sociedad, pero por el hecho de tener otras identidades (o

fisonomia) estamos fuera y dentro a la vez.

BGG: Una pregunta muy tipica, pero que me interesa mucho: ;En qué idiomas

piensas y suefas?

EDS: Es muy dificil, no sabria qué responder. Supongo que ahora pienso en
cataldn y suefio en catalan, porque es mi lengua materna. Pero es verdad que me formé
en inglés y el inglés se impone muchisimo y a veces me encuentro reestructurando las
frases en inglés. Pero la lengua materna tiene mucho peso y, ademas, ahora trabajo en
catalan. De hecho, me recomendaron escribir el libro en catalan porque cuando hablas de
emociones y cosas muy personales y duras, recomiendan hacerlo en tu idioma materno,
asi es mas honesto, mas real. Creo que la gente piensa que tu lengua materna es el primer
idioma que hablas, pero, para mi, el catalan, en un momento de mi vida, fue el Unico
idioma que entendia y que podia hablar y se impuso de esta forma. Ahora, para mi, el
amarico es como si fuera un idioma extranjero. Es verdad que me encanta y que lo
reaprendi, pero siempre serd un idioma como el inglés o el francés. Si no lo practico, es

muy fragil y me cuesta mucho mantenerlo.

BGG: El olvidar los idiomas es también muy interesante en relacion con lo que

hablabamos antes de la memoria.

132



Blanca Gomez Garcia, “Identidad, idiomas y memoria en clave decolonial: Entrevista a
Ennatu Domingo Soler”. Revista Ursula. Num. 9. 2025: 126-139.

EDS: Es algo que no se ha explorado lo suficiente, sobre todo en la literatura sobre
inmigracion, acogida, integracion. Las personas migrantes aprenden uno o dos idiomas a
lo largo de su vida, y quiza los pierden o aprenden otros. A veces es un proceso muy
traumatico, del que apenas se habla, especialmente en el caso de las adopciones, lo que
es aun mas sorprendente siendo el idioma un elemento tan importante para la identidad.
En los debates sobre adopcion apenas se habla de este tema porque entendemos que la
identidad es simplemente apariencia fisica, conexion con tu familia bioldgica o no. Y nos

quedamos ahi, en ese nivel superficial.

BGG: En relacion con los idiomas y con el proceso de publicacidon en otros paises
del que habldbamos antes, ;como ha sido el proceso de traduccion a otros idiomas de
ambos libros? He notado, por ejemplo, que mientras que el original en catalan del primer
libro es A ambos lados del espejo. Un relat sobre els origens i les identitats, en inglés el
subtitulo es un poco diferente: Burnt Eucalyptus Wood: On Origins, Language and

Identity. {Hubo otras diferencias o dificultades al traducirlos a otros idiomas?

EDS: Yo escribi el libro en cataldn y esa version salio en el mismo momento que
la espanola. Y en esa traduccion tuve la oportunidad de ayudar porque entiendo bien los
dos idiomas. Lo interesante es que, aun siendo idiomas muy similares, como los
traductores pueden hacer su propia interpretacion y vienen con su propia perspectiva y
prejuicios, las alternativas que nos ofrecian algunas veces eran muy tendenciosas o
paternalistas. Y a mi eso me sorprendio. De hecho, fue uno de los primeros momentos en
que me di cuenta de que, en el proceso de edicion, publicacion e incluso promocion del
libro, tendria muchos retos a la hora de explicar y mantener mi relato. También ocurrio
con la traduccion al inglés. Esa propuesta de poner languages era porque es uno de los
pilares que forman la identidad. Como en la version catalana no lo mencioné, pensé que
era una oportunidad para resaltar ese aspecto. Pero también se tomaron la libertad de
pedirme cambiar algunas ciudades que mencioné en el texto. Por ejemplo, hablo de Nueva
York porque es una de las ciudades mas diversas que conozco y, hace veinte afios, la
diferencia entre Barcelona y Nueva York era abismal, por lo que me quedé con Nueva
York como referente de ciudad diversa, multicultural. En la version inglesa, me dijeron
que tenia que cambiarla por Londres, porque Londres es una ciudad diversa y el lector
britdnico se sentiria mds conectado con esa referencia. Propuestas de ese tipo hubo

bastantes, porque conocen el mercado y se toman la libertad de proponer cambios y

133



Blanca Gomez Garcia, “Identidad, idiomas y memoria en clave decolonial: Entrevista a
Ennatu Domingo Soler”. Revista Ursula. Num. 9. 2025: 126-139.

depende de ti si te resistes o simplemente aceptas porque quieres publicar el libro. Es una
situacion muy compleja y si no vienes de un entorno privilegiado o no tienes otras
oportunidades y el apoyo de tu agente, a veces puedes ceder en cuestiones que pueden

perjudicar el texto o incluso tu salud mental.

También explico otro episodio en el que me resisti muchisimo porque tenia miedo
de que mi texto se pudiera interpretar mal, como he dicho antes. Mi experiencia en Etiopia
puede leerse como una experiencia muy estereotipada de “nifia pobre africana que es
adoptada por una familia blanca” y tenia miedo de estar contribuyendo a esos prejuicios.
Y me resisti mucho a muchos cambios que me propusieron, y algunas veces, como cuento
en el segundo libro, hasta me acusaron de no haber sido escuchada cuando era pequena y
no querer realizar los cambios por eso. Una manipulacion muy normal para escritoras
racializadas. Por suerte, yo venia con esa idea y me resisti y estoy muy contenta de haberlo
hecho. Es lo interesante, si los traductores no se han deconstruido, si no vienen con esa
sensibilidad al texto, pueden hacer interpretaciones totalmente incorrectas: si yo hablo
sobre decolonialidad y ellos cambian completamente las palabras mas sensibles, no

ayudan a la narrativa que sale al sector editorial.

BGG: En A4 ambos lados del espejo, aunque también ya en tu primer libro, la idea
del viaje, del nomadismo, del movimiento, es constante. Una cita muy relevante es: “El
nomadismo es el primer paso contra el racismo”. ;Qué importancia tiene el viaje en tu
escritura y la formacion de tu identidad, viniendo de una cultura némada pero también de
una ciudad como Barcelona, un lugar que ejemplifica muy bien los problemas de la
turistificacion para las residentes y la crisis ecoldgica? ;Donde podriamos encontrar un

equilibrio, si lo hay?

EDS: Es una pregunta muy dificil, justo ahora estamos debatiendo estos temas
en el Parlamento de Catalufia. El viaje y, en general, el nomadismo son dos conceptos
muy importantes en mis libros, porque, para empezar, los escribo en diferentes ciudades:
Nairobi, Bélgica, Maastricht, Barcelona. Por tanto, toda mi experiencia se podria definir
como muy nomadica, muy en movimiento. Y es una nueva realidad, al menos de las
ultimas décadas, que la gente se mueve mas, sobre todo personas del sur global que estan
viajando hacia Occidente gracias a oportunidades de trabajo o simplemente porque la
clase media ha crecido y tiene mas oportunidades de viajar. Queria explicar esa nueva

realidad y el impacto que puede tener en sociedades que no estan acostumbradas a esta

134



Blanca Gomez Garcia, “Identidad, idiomas y memoria en clave decolonial: Entrevista a
Ennatu Domingo Soler”. Revista Ursula. Num. 9. 2025: 126-139.

diversidad, lo que puede generar las tensiones sociales que estamos viendo en diferentes

paises europeos.

Barcelona es un ejemplo muy interesante, porque vemos esa masificacion de
turismo cada verano. No es un turismo culturizado, por decirlo asi, no va a interactuar
con la cultura catalana o espafola, incluso solo visitan los puntos turisticos que ya estan
masificados porque los han visto por las redes sociales, cuando el pais da para mucho
mas. Yo contrapongo esas dos concepciones de movilidad, porque creo que cuando viajas,
conoces nuevas realidades y estas te dan contexto sobre como funcionan otras sociedades
y te hacen una persona mas abierta, mas sensible, mas comprensiva. Al mismo tiempo,
critico la forma de viajar no sostenible, tanto por el impacto ecolégico como por no
interactuar con la historia, politica o cultura del pais que se visita. Es importante criticar
ese turismo con poca conciencia social y cultural, porque no te aporta nada. Un ejemplo
muy claro del segundo libro es cuando viajé a la India con mis amigas, dos chicas de
Alemania y Holanda, que lo que querian ver eran los mercados de Delhi, mercados muy
estereotipados, que han salido mucho en los libros de viaje, pero que no llegan a ensefar
el pais en su integridad y complejidad. Tenemos que fomentar otro tipo de viaje que
conecte mas, se implique mas con proyectos locales, que interactie con los diferentes
sectores del pais. Si solo vamos a esos mercados, vemos personas precarizadas y creemos
que todo el pais esta precarizado, nos perdemos la diversidad del pais. India, Etiopia son
paises con muchisimas culturas e idiomas. Y si no conseguimos que las personas que los
visitan se vayan conociendo esa diversidad, creo que no ha servido para nada. Queria dar
a conocer ambas perspectivas, porque he podido viajar muchisimo y siempre me
pregunto: ;me ha conseguido cambiar? Y no sé cudl es la forma mas eficaz de educar a la

sociedad, porque viajar mas no se traduce en construir personas socialmente conscientes.

BGG: ;Y qué papel tendria la politica? ;Qué relacion ves entre identidad y

politica? ;Y escritura y politica? ;Concibes tu escritura como un acto politico?

EDS: Yo creo que lo personal es politico. Por tanto, la vida es politica. Son
relaciones muy directas. Definir tu identidad es algo muy politico, especialmente en
contextos donde hay mucha diversidad, como en Catalufia. Nos han transmitido la idea
de que si te integras, hablas catalan, has nacido aqui, se supone que eres catalan. No hay
mas. Pero esa logica hoy no funciona, porque hay fuerzas politicas que estan definiendo

una identidad nacional muy excluyente. Por tanto, la identidad es algo muy politico y,

135



Blanca Gomez Garcia, “Identidad, idiomas y memoria en clave decolonial: Entrevista a
Ennatu Domingo Soler”. Revista Ursula. Num. 9. 2025: 126-139.

sobre todo, si formas parte de una comunidad minoritaria, porque es mas dificil conciliar
estas multiples identidades. Por eso tenemos que hablar mas sobre como construimos
nuestra identidad colectiva en contextos donde hay mucha diversidad, porque si no
podemos conseguir un equilibrio entre una identidad nacional y las subculturas que
existen en esa sociedad, serd imposible garantizar la cohesion social, poder vivir con

personas de diferentes identidades culturales, religiosas, lingiiisticas, etc.
BGG: ;Habias considerado antes emprender una carrera en politica activa?

EDS: No estaba en mis planes, pero después de haber escrito el primer libro, me
di cuenta de que es muy importante que tengamos voces diversas en la politica. He
hablado muchisimo sobre la diversidad, pero sobre diversidad en la sociedad, no en las
instituciones. La diversidad en las instituciones es muy limitada y tenemos muchos retos
para garantizar la diversidad, la equidad. Eso me motivé a intentar aportar mi grano de
arena en la politica catalana, porque dicen que cuesta muchisimo encontrar mujeres
racializadas formadas, pero el problema es que no las buscan. Y es muy interesante porque
aun solo estando ahi, haciendo mi trabajo, me dicen que estoy ayudando a muchisimas
nifias que se ven reflejadas y que se sienten identificadas. Es muy importante tener
referentes. Es un primer paso para garantizar una sociedad mas diversa a nivel

institucional también.

BGG: Este tema me lleva a otra pregunta, que va dedicada a mis estudiantes: ;qué
importancia tiene la descolonizacion del curriculum y de las instituciones (politicas,
culturales, mediaticas, etc.), pero también de una misma? ;Qué crees que debemos
entender por descolonizacién? Porque a veces también se puede emplear como una

palabra comodin y se puede vaciar de significado.

EDS: Estoy de acuerdo con el hecho de que la palabra descolonizar es muy
amplia, le tenemos que dar contenido y ha habido esfuerzos de entidades desde la
academia y el sector politico por intentar descolonizar. ;Y qué quiere decir descolonizar?
Yo creo que tenemos que empezar por dar voz a las personas que provienen del sur global
para intentar garantizar esa equidad a nivel de visibilidad, de poder contar su propia
historia. A nivel del curriculum, es muy importante entender el papel que tuvieron los
paises europeos en el colonialismo y las estructuras de poder que hemos heredado de ese

periodo. Lo podemos ver, por ejemplo, en el &mbito de la adopcion: jpor qué tenemos

136



Blanca Gomez Garcia, “Identidad, idiomas y memoria en clave decolonial: Entrevista a
Ennatu Domingo Soler”. Revista Ursula. Num. 9. 2025: 126-139.

adopciones internacionales unidireccionales, es decir, por qué se adopta a nifios africanos,
nifios asiaticos o de América Latina por parte de paises occidentales y no al revés? Eso
ya estd indicando una estructura, una manera de funcionar ya validada, normalizada, que
tiene sus origenes en el pasado colonial. O, por ejemplo, en paises con pasado colonial,
la cuestion de la identidad es algo muy complejo, porque no hemos podido resolver la
relacién que hubo entre esos paises y los territorios colonizados. Se ve bien con la
cuestion del idioma. Hay muchos paises colonizados que atn usan el idioma impuesto en
su momento, pero poco a poco estdn recuperando sus idiomas locales para poderlos
potenciar. Es un movimiento que vemos hoy en el siglo XXI, cuando el proceso de
descolonizacion se supone que acabd hace décadas. Es muy interesante ver que ain hay
formas o estructuras de poder que se mantienen, y es importante descolonizarnos para
entender y encontrar soluciones a esos sistemas de extraccion de recursos materiales de
paises en proceso de desarrollo y comprender los conflictos de hoy en dia. En mi segundo
libro también hablo de las politicas de visado, uno de los mayores ejemplos que ilustra
que aun hay muchisimo por hacer para descolonizar las relaciones entre paises y las
politicas de inmigracion. Creo que se va a hablar mucho mas sobre eso, porque estd
creando una desigualdad abismal entre europeos y africanos. Ademas, cada vez vemos
mas resistencia a la inmigracion del sur global y miedo a las personas migrantes. Es muy

importante descolonizarnos para entender como funciona nuestra sociedad.

También creo que hay que simplificar. Cuando hablamos en el Parlamento sobre
decolonialidad, hay gente que no entiende de qué estas hablando o qué implica a nivel
practico. Hablar del racismo estructural podria ayudar un poco, porque el racismo
simplemente se entiende a nivel de interaccion individual, pero en verdad es una cuestion
mucho mas estructural, mucho mas profunda. Nos falta mucha cultura sobre el
colonialismo, el racismo y cémo estdn interconectados estos conceptos: el segundo
legitimando el primero, por ejemplo. Catalufia, por ejemplo, tuvo un papel secundario en
el comercio de esclavos e indianas durante la primera expansion atlantica del XV. Pero
no se habla de esto, no a nivel académico ni en los colegios. Nos falta muchisimo por

avanzar en ese aspecto.

BGG: Ultimamente parece que el mundo estd desandando camino en cuestiones
de equidad, diversidad, inclusion, descolonizacion y antirracismo. ;Estds de acuerdo?

Quiza es una vision demasiado pesimista...

137



Blanca Gomez Garcia, “Identidad, idiomas y memoria en clave decolonial: Entrevista a
Ennatu Domingo Soler”. Revista Ursula. Num. 9. 2025: 126-139.

EDS: En Espafia y Catalufia realmente la situacién no es muy positiva. Se augura
que los partidos de extrema derecha van a crecer muy rapido a nivel parlamentario. Es
algo que nos preocupa muchisimo. Entendemos por qué han crecido: la economia crece,
pero no beneficia a las personas a nivel individual. Cada vez el estilo de vida es mas caro
y los jovenes invierten mas del 70% de su salario en el alquiler. Por lo tanto, la situacion
econdmica es muy compleja y muy dificil a nivel individual, lo que genera un sentimiento
de escepticismo y de desconfianza en la politica tradicional. A nivel social, se entiende
por qué estamos retrocediendo en las politicas de derechos: estos partidos de extrema
derecha han ganado mucho espacio en las redes sociales y también se les ha dado mucho
espacio. Yo lo encuentro muy peligroso, porque defienden ese retroceso en derechos que
han sido muy dificiles de conseguir, tienen discursos de odio y son muy excluyentes a
nivel identitario. Pero sabemos que las personas reaccionan ejerciendo su voto de castigo
a partidos tradicionales, por ejemplo, y posiblemente también como una reaccion a esa
diversidad que estamos viviendo. Por ejemplo, en Cataluiia, el 18% de la poblacion ya es

poblacién migrante.

Por otra parte, para hacer autocritica, las fuerzas progresistas tendriamos que
haber respondido con politicas mas potentes. Pero las elecciones en Nueva York con
Zohran Mamdani me han dado esperanza. La identidad de Mamdani responde a lo que
hemos estado hablando: una persona que se ha formado en Occidente, que tiene esa
multiple identidad y que comparte valores de diversidad, comunidad, feminismo. Nos
aporta otra manera de ver el mundo y de como pueden cohabitar las personas. En mi
segundo libro hablo de eso: qué hacemos con sociedades que son ya diversas. Sociedades
donde hay competitividad de identidades, ;qué es lo que valoramos? ;que una se imponga
sobre la otra o crear otras maneras de coexistir? Quiza tenemos que exigir seguridad y
civismo como valores importantes y no tanto valores identitarios que nos seguiran
dividiendo. Y estamos perdiendo ese sentido de pertenencia. Mamdani fue muy bueno
justamente al explotar esa diversidad a nivel politico, ojald que también otros lideres lo

hagan en las elecciones europeas.

BGG: Otro elemento que se aprecia muy bien en ambas obras es la gran cantidad
de bibliografia y formacion académica que hay detras de tus reflexiones. ;Quiénes dirias

que son tus principales referentes y las obras que mas te han influido? Si pudieras elegir

138



Blanca Gomez Garcia, “Identidad, idiomas y memoria en clave decolonial: Entrevista a
Ennatu Domingo Soler”. Revista Ursula. Num. 9. 2025: 126-139.

una obra de todas las que mencionas para que fuera obligatoria en los colegios de Europa

o del norte global, ;cual seria?

EDS: Qué dificil. Para la segunda pregunta, Chimamanda Ngozi Adichie, seguro.
Su obra Todos deberiamos ser feministas tendria que ser obligatoria. O si no,
Descolonizar la mente del autor keniata Ngtigi wa Thiong'o. Habla sobre como escribir
en tu propio idioma es una forma de resistir al colonialismo lingiiistico. Y después, creo
que de las autoras que mas me han influenciado es Maaza Mengiste, la autora etiope,
sobre todo sus libros The Shadow King y Beneath the Lions Gaze. Me ayudaron
muchisimo a atreverme a escribir y a contar mi historia como lo hice. Tiene una manera
de dar voz a las mujeres y dar valor al amarico a través de la literatura que me influy6
mucho. Siempre usa palabras en amarico a lo largo de la narrativa. Es una forma de entrar
a la cultura etiope muy bonita. Y Annie Ernaux, seguro, porque lei todos sus libros. Me
encanta su estilo de escritura, mas a nivel técnico. Tenemos que conseguir que la gente
lea mas, porque ya es muy dificil con las redes sociales, la tecnologia a mano. Es muy

dificil leer y creo que relatos como estos pueden ayudar mucho.

BGG: Muchas gracias por las recomendaciones. La ultima pregunta, mirando
hacia el futuro, ;te gustaria seguir escribiendo y afianzando esta carrera literaria? ; Tienes

algn proyecto en mente?

EDS: Estoy trabajando en uno, explorando el tema del nacionalismo e identidades
diversas, como interactian esos dos conceptos y su relacion con el racismo y la
integracion de otras identidades. Es para un libro de capitulos politicos y me propusieron
escribir uno de ellos sobre este tema. Después, no sé si voy a continuar escribiendo.
Siempre he escrito por necesidad y ahora mismo no tengo la necesidad de explicar nada,
pero quizé en el futuro si. Siempre digo que no soy escritora de formacion, soy analista
investigadora, politdloga, y creo que la escritura es una forma muy potente de explicar,
de dar a conocer la investigacion, sobre todo, la escritura divulgativa, para poder acercar
las ciencias sociales a las personas que no estan formadas en ese ambito. Creo que es un

método muy, muy ttil y quiza en el futuro si que acabe escribiendo mas.

139



