
Recibido: 25/08/2025 

Aceptado: 03/11/2025  83 ISSN 2659-9104 

 

REVISTA ÚRSULA 

La función de las voces polifónicas en la preservación de la memoria del dolor: una 

lectura afectiva de Antígona González de Sara Uribe 

The Function of Polyphonic Voices in Preserving the Memory of Pain: An Affective 

Reading of Antígona González by Sara Uribe 

Youjin Kim 

(University of Illinois Chicago) 

ykim382@uic.edu  

 

RESUMEN: Antígona González de Sara 

Uribe, resignifica el mito clásico para 

situarlo en la violencia contemporánea 

en México, con la masacre de San 

Fernando. La obra es un memorial 

colectivo que da voz a ausentes y 

denuncia la política del olvido. Mediante 

un monólogo que integra registros 

diversos, insiste en nombrar y 

documentar a los desaparecidos. A partir 

de Sara Ahmed, la reiteración de 

“cuerpo”, y la apelación en segunda 

persona “tú” también movilizan afectos 

y vínculo. Con Martha Nussbaum se 

iluminan juicios de compasión, 

activados por listas y noticias, de modo 

que el dolor deviene en memoria pública 

y responsabilidad compartida.  

 

PALABRAS CLAVE: Antígona 

González, Sara Uribe, memoria colectiva 

ABSTRACT: Antígona González by 

Sara Uribe, re-signifies the classical 

myth to situate it within Mexico’s 

contemporary violence, with the San 

Fernando massacre. The work is a 

collective memorial that gives voice to 

the absent and denounces the politics of 

forgetting. Through a monologue that 

integrates diverse registers, it insists on 

naming and documenting the 

disappeared. Drawing on Sara Ahmed, 

the reiteration of “cuerpo” and the 

second-person address “tú” mobilize 

affect and relational bonds. With Martha 

Nussbaum, the text illuminates 

judgments of compassion activated by 

lists and news, so that pain becomes 

public memory and shared responsibility.  

 

KEYWORDS: Antígona González, 

Sara Uribe, collective memory, cultural   

mailto:ykim382@uic.edu


Youjin Kim, “La función de las voces polifónicas en la preservación de la memoria del dolor: 

una lectura afectiva de Antígona González de Sara Uribe”. Revista Úrsula. Núm. 9. 2025: 83-

95. 

 

 

 84 

política cultural de las emociones, Sara 

Ahmed, inteligencia de las emociones, 

Martha Nussbaum.  

politics of emotion, Sara Ahmed, 

intelligence of emotions, Martha 

Nussbaum.

 

Tal como sugiere su título, Antígona González (2016) retoma el mito clásico de 

Antígona para situarlo en el contexto contemporáneo de la violencia en México. En 

particular, la obra remite al caso de San Fernando, Tamaulipas, donde 72 migrantes fueron 

asesinados, uno de los episodios más atroces en la historia reciente del país. La autora, 

Sara Uribe, explica su motivación al escribir esta obra afirmando: “Es preciso nombrar 

las voces de las historias que ocurren en México. Es preciso dar cuenta, registrar, enunciar, 

construir una memoria y un imaginario no oficial de todo lo acaecido. Es preciso, en 

efecto, dolernos y condolernos” (46). A partir de esta premisa, Antígona González ha sido 

leída, en diversos estudios, como “un memorial colectivo contra la ignominia” (Aguilar 

y Castañeda 87), “una resistencia contra el olvido” (Croquer Pedrón 127) y “un 

dispositivo colectivo de enunciación” (Fuentes 75). 

Este estudio propone una lectura de la obra desde la perspectiva de las emociones 

suscitadas por los fragmentos que la componen, los cuales se articulan bajo la forma de 

un monólogo dramático que incorpora múltiples voces y registros. Como señalan García 

y López, los textos recopilados y reconfigurados por Uribe conforman “un nuevo espacio 

de voces literarias que transforman su significado de origen” (44-45). Esta polifonía 

textual no solo insiste en la necesidad de nombrar, registrar y buscar a los desaparecidos, 

sino que también contribuye a la (re)construcción de una memoria colectiva del dolor. 

Con el fin de profundizar en cómo estas emociones nos implican como lectores y 

nos movilizan a participar en dicho proceso de memoria, recurro al concepto de dolor 

desarrollado por Sara Ahmed, quien entiende el dolor del otro como una demanda que 

interpela tanto a sujetos individuales como a colectivos en el ámbito del discurso público. 

En primer lugar, Ahmed explica que el uso reiterado de ciertas palabras –aquellas que 

evocan imágenes de sufrimiento– transforma estos términos de simples signos 

lingüísticos en agentes capaces de herir y afectar; en términos de sticky signs, esa misma 

reiteración hace que el signo se pegue al lector y arrastre consigo asociaciones afectivas 

previas. Partiendo de este planteamiento, analizaré cómo, en la obra, la palabra “cuerpo”, 

utilizada de forma insistente, opera como un agente generador de afectos (58, 200-202). 



Youjin Kim, “La función de las voces polifónicas en la preservación de la memoria del dolor: 

una lectura afectiva de Antígona González de Sara Uribe”. Revista Úrsula. Núm. 9. 2025: 83-

95. 

 

 

 85 

En segundo lugar, Ahmed reflexiona sobre el modo en que el texto interpela 

directamente al lector mediante el uso del pronombre tú, estableciendo un vínculo directo 

en el que el sufrimiento ajeno se experimenta como propio. A lo largo de la obra se 

entrelazan voces en primera persona (yo), segunda persona (tú, dirigido tanto a Tadeo 

como al lector) y primera persona del plural (nosotros), configurando una dinámica de 

interpelación que será objeto de análisis en este trabajo (59-60).  

Ahora bien, para que esa emoción sea públicamente appropriate, conviene 

precisar con Nussbaum que la compasión no es un mero afecto espontáneo, sino un 

conjunto de juicios que el texto puede suscitar en quien lee: (1) el juicio de magnitud, que 

establece la gravedad del daño y lo saca de lo trivial; (2) el juicio de inmerecimiento, que 

afirma que las víctimas no son responsables de su sufrimiento; y (3) el juicio eudaimónico, 

que liga el bien del otro con nuestra propia vida buena y con el bien común. Este marco 

permitirá leer cómo la forma polifónica de Antígona González –las voces acumuladas, los 

listados, los fragmentos de noticias y testimonios– y mediante el tú que interpela, nos 

incorpora a una comunidad de duelo y responsabilidad activando el eudaimónico al hacer 

que el dolor ajeno importe para nuestra propia noción de justicia y de vida en común (25, 

304-306).  

 

Cuerpo; cadáver y muerte 

Antígona González emprende la búsqueda del cuerpo de su hermano Tadeo para 

“tener un sitio a donde ir a llorar” (Uribe 36), al igual que en el mito clásico. Ese itinerario, 

hecho de trayectos físicos, llamadas, listas y voces ajenas, se convierte en un objeto 

simbólico que excede el plano narrativo: una práctica de duelo en curso que acompaña al 

lector incluso después de terminar la lectura. No es solo una trama, sino un gesto de la 

pérdida que enseña a mirar, nombrar y persistir en la búsqueda. 

El término “cuerpo” no aparece de forma constante; a menudo la obra recurre a 

sustitutos (“cadáver”, “muerte”) o a omisiones significativas que dejan el referente en 

suspenso. Esta economía léxica activa procedimientos retóricos como la metonimia, la 

elipsis y la sinécdoque, que insinúan la presencia del cuerpo ausente sin clausurar su 

sentido. Así, la obra evita la fetichización del término y, en cambio, distribuye sus efectos 



Youjin Kim, “La función de las voces polifónicas en la preservación de la memoria del dolor: 

una lectura afectiva de Antígona González de Sara Uribe”. Revista Úrsula. Núm. 9. 2025: 83-

95. 

 

 

 86 

semánticos a lo largo de fragmentos heterogéneos (noticias, testimonios, listados), de 

modo que el lector reconstruye la figura del ausente a partir de huellas y ecos. Cuando la 

palabra “cuerpo” irrumpe explícitamente, su aparición concentra lo que venía circulando 

de forma implícita: convoca tristeza, desamparo y esa esperanza apenas alcanzable que 

sostiene la búsqueda, un pico afectivo que reorienta la lectura y la inscribe en una ética 

de la memoria. 

Desde el marco conceptual de Sara Ahmed, la experiencia del dolor no es un dato 

previo, sino que se construye en el contacto afectivo con el otro. Su ejemplo del boletín 

de Christian Aid muestra que la repetición de una expresión “mina terrestre” puede pasar 

de funcionar como simple signo a operar como un agente que hiere, afecta y organiza la 

recepción (58). Uribe trabaja de modo análogo: los fragmentos que insisten en nombrar, 

listar y registrar convierten ciertas palabras (“desaparecido”, “fosa”, “cadáver”) en 

transmisores afectivos. No es la espectacularidad de la imagen la que produce el impacto, 

sino el ritmo de la reiteración, la polifonía y el trabajo de archivo que hacen circular el 

dolor entre voces, hasta sedimentarlo como memoria compartida. En este sentido, se 

comprende la carga afectiva que adquiere la palabra “cuerpo” en Antígona González. 

Como sugiere el título mismo, este vocablo aparece profundamente vinculado a la muerte, 

en especial a aquella que resulta de la violencia estructural del Estado. La inserción de 

fragmentos provenientes de noticieros refuerza esta asociación, intensificando el vínculo 

entre el término y las desapariciones forzadas. Así, lo corporal funciona como un agente 

que suscita tristeza, augustia e impotencia, al quedar ligado a imaginarios como el cadáver 

sin identificar, los restos enterrados sin nombre, lo irrecuperable o aquello que, aun siendo 

hallado, debe ser nuevamente sepultado. Al final, los lectores aprenden a concebir el 

cuerpo de acuerdo con la construcción textual de Uribe como una entidad ausente pero 

cargada de presencia afectiva. Mediante su reiteración en fragmentos diversos, “cuerpo” 

deviene en sticky signs (Ahmed 198-200): un signo que sedimenta afectos y sentidos en 

su circulación. De este modo, su dimensión simbólica y política interpela al lector como 

sujeto implicado en el acto de recordar, dolerse y nombrar.  

 

 

 



Youjin Kim, “La función de las voces polifónicas en la preservación de la memoria del dolor: 

una lectura afectiva de Antígona González de Sara Uribe”. Revista Úrsula. Núm. 9. 2025: 83-

95. 

 

 

 87 

Yo, Tú (Tadeo), Nosotros, y Tú (lectores) 

La primera sección de Antígona González, titulada Instrucciones para contar 

muertos, parte de un correo electrónico y constituye el eje estructural para comprender la 

lógica afectiva y política de la obra. En ella se entrelazan voces en primera persona (yo), 

segunda persona (tú) y primera persona del plural (nosotros), lo cual permite que el texto 

configure una suerte de guía para leer, recordar y actuar frente a las desapariciones 

forzadas. A través de esta polifonía, el texto no solo nos invita a acompañar la búsqueda 

de Tadeo, hermano de la protagonista Antígona González, sino también a involucrarnos 

en la búsqueda de todos los desaparecidos.  

Instrucciones para contar muertos Uno, las fechas, como los nombres, son lo más importante. 

El nombre por encima del calibre de las balas. Dos, sentarse frente a un monitor. Buscar la nota 

roja de todos los periódicos en línea. Mantener la memoria de quienes han muerto. Tres, contar 

inocentes y culpables, sicarios, niños, militares, civiles, presidentes municipales, migrantes, 

vendedores, secuestradores, policías. Contarlos a todos. Nombrarlos a todos para decir: este 

cuerpo podría ser el mío. El cuerpo de uno de los míos. Para no olvidar que todos los cuerpos sin 

nombre son nuestros cuerpos perdidos (Uribe 5-6). 

Las últimas frases de esta cita configuran un entramado que teje relaciones entre 

yo (Antígona González, Sandra Muñoz y Sara Uribe), tú (Tadeo), nosotros (lectores, tú y 

yo), mediante el uso estratégico de pronombres personales y posesivos. Cantarello 

interpreta que las expresiones impersonales “Contarlos a todos” y “Nombrarlos a todos” 

aluden a los desaparecidos, mientras que “este cuerpo podría ser el mío” remite a los 

sobrevivientes. En conjunto, esta estructura vincula a los desaparecidos con quienes 

sobreviven, creando un espacio intersubjetivo atravesado por la memoria y el duelo (168). 

La afirmación final, “todos los cuerpos sin nombre son nuestros cuerpos perdidos”, 

condensa esta operación afectiva, al establecer una identificación entre el lector y los 

cuerpos desaparecidos. Así, la obra genera un movimiento que va desde la singularidad 

del duelo hasta una colectivización del mismo: un nosotros conformado por quienes 

buscan y por quienes podrían ser buscados. Incluso los fragmentos de fuentes reales como 

entradas de blog, publicaciones en X (antes Twitter) y notas periodísticas (Uribe 22, 52, 

68, 72, 84, 90), no solo fijan la gravedad del daño –nombres de víctimas, escala, duración, 

reiteración, fallas institucionales– sino que orientan los otros dos juicios de la compasión 

según Nussbaum: desplazan la culpa fuera de las víctimas y hacia perpetradores, 

cómplices y estructuras institucionales; y enlazan ese dolor con la extensión de la 

preocupación al interpelar al lector como tú/nosotros (413-414). 



Youjin Kim, “La función de las voces polifónicas en la preservación de la memoria del dolor: 

una lectura afectiva de Antígona González de Sara Uribe”. Revista Úrsula. Núm. 9. 2025: 83-

95. 

 

 

 88 

En las siguientes secciones del análisis, me propongo examinar cómo esta 

dinámica de interpelación entre las voces del yo, el tú y el nosotros construye una 

polifonía que no solo testimonia el dolor, sino que convoca activamente al lector a formar 

parte del duelo y la denuncia.  

 

Yo; Antígona González, Sandra Muñoz y Sara Uribe 

Tal como señala Uribe, Antígona González fue escrita a petición de la actriz 

Sandra Muñoz, quien propuso como una de las premisas fundamentales del proyecto 

escénico la reescritura del mito de Antígona desde una perspectiva situada en la violencia 

contemporánea mexicana. En este sentido, tanto Muñoz como Uribe se inscriben en la 

figura de “ser Antígona”: aquella que busca a sus personas desaparecidas, más allá de la 

protagonista homónima. 

La obra, además, entreteje múltiples voces femeninas que han adoptado el nombre 

de Antígona como emblema político de resistencia. Una de las escenas más significativas 

reelabora una pregunta de Judith Butler, el grito de la Antígona clásica y fragmentos 

tomados de la activista colombiana Antígona Gómez, extraídos de bitácoras digitales. 

Esta amalgama de fuentes genera interrogantes sin respuestas definitivas, tal como 

observa Alicino (329), y sugiere que cualquier sujeto puede, en algún momento, verse 

interpelado por la posibilidad de convertirse en una Antígona: “¿Quién es Antígona dentro 

de esta escena y qué vamos a hacer con sus palabras? ¿Quién es Antígona González y qué 

vamos a hacer con todas las demás Antígonas? No quería ser una Antígona, pero me tocó” 

(Uribe 10). Estas voces múltiples nos invitan a pensarnos como “Antígonas latentes”, es 

decir, como sujetos que podríamos ser interpelados, en cualquier momento, por la pérdida, 

la desaparición o la urgencia de nombrar a los ausentes. Así, las voces de Antígona 

González, Sandra Muñoz y Sara Uribe se entrecruzan a lo largo de la obra, como lo 

expresan en los siguientes fragmentos: “Me llamo Antígona González y busco entre los 

muertos el cadáver de mi hermano” (6), “Soy Sandra Muñoz, vivo en Tampico, 

Tamaulipas y quiero saber dónde están los cuerpos que faltan” (8) y “Soy Sandra Muñoz, 

pero también soy Sara Uribe y queremos nombrar las voces de las historias que ocurren 

aquí” (166). Estas declaraciones trazan un desplazamiento entre voces individuales que 

confluyen en una voz colectiva. El yo se torna plural, en tanto inscribe un sujeto 



Youjin Kim, “La función de las voces polifónicas en la preservación de la memoria del dolor: 

una lectura afectiva de Antígona González de Sara Uribe”. Revista Úrsula. Núm. 9. 2025: 83-

95. 

 

 

 89 

expandido en el tiempo y en el espacio, articulando en una comunidad en duelo. 

Siguiendo a Nussbaum, esa colectivización no solo intensifica la emoción sino que la 

organiza como appropriate compassion mediante juicios específicos. La voz de Antígona 

González transita hacia la de Sandra Muñoz, luego hacia la de Sara Uribe, y finalmente 

hacia un nosotros que interpela a los lectores desde la experiencia compartida del duelo 

y la exigencia de justicia.  

 

Tú; Tadeo  

Tadeo, el hermano desaparecido de Antígona González, funciona en la obra como 

una figura simbólica que encarna a todos los cuerpos sin nombre. Su presencia ausente 

opera como punto de anclaje afectivo para el despliegue del duelo, la resistencia y la 

búsqueda. Aunque está muerto, su hermana lo convoca insistentemente a través del uso 

del pronombre tú, lo que permite no solo mantenerlo vivo en la memoria, sino también 

sostener la esperanza –aunque sea mínima– de recuperar su cuerpo. Ortiz señala que la 

estrategia de dirigir el discurso al desaparecido transforma su figura en un destinatario 

explícito y, por lo tanto, lo re-presenta en el presente del texto: “hace reaparecer al 

convertirlo en destinatario explícito de su discurso” (252). Esta operación discursiva 

permite que Tadeo permanezca como interlocutor activo dentro del texto, incluso en su 

ausencia física. 

No me dejan hablar con tus hijos, Tadeo. Tu mujer no va a decirles nunca la verdad. Prefiere que 

crezcan creyendo que los abandonaste. ¿Ves por qué tengo que encontrar tu cuerpo, Tadeo? Sólo 

así podré darle a tus hijos una tumba a dónde ir a verte. Eso es lo único que espero ya, un cuerpo, 

una tumba. Ese remanso (Uribe 88). 

El fragmento revela que la búsqueda del cuerpo no se limita al acto de 

recuperación material, sino que implica también una disputa por la verdad y la memoria. 

La esposa de Tadeo niega la realidad de la desaparición, optando por una narrativa menos 

dolorosa, aunque basada en el abandono. Frente a esto, Antígona insiste en nombrar, 

testimoniar y construir un espacio para el duelo. La tumba representa ese lugar simbólico 

que da sentido a la pérdida y permite interrumpir el silencio. En otro pasaje, el discurso 

de Antígona se intensifica en torno al miedo. 



Youjin Kim, “La función de las voces polifónicas en la preservación de la memoria del dolor: 

una lectura afectiva de Antígona González de Sara Uribe”. Revista Úrsula. Núm. 9. 2025: 83-

95. 

 

 

 90 

Ellos insisten en que estás vivo porque los enceguece el miedo. […] Reprueban que busque tu 

cadáver y es miedo. Ellos no quieren fotografías ni que sus nombres se publiquen y yo los entiendo 

porque tienen miedo. Y yo no los entiendo porque necesito saber dónde estás. […] (28). 

El miedo, como emoción política, articula el silencio y la complicidad. Ahmed 

argumenta que las emociones circulan y se fijan sobre determinados cuerpos y discursos, 

estructurando el campo de lo visible y lo decible. En este caso, el miedo impide hablar, 

recordar y buscar; produce cuerpos paralizados. La tensión entre quienes prefieren callar 

y quienes insisten en la verdad atraviesa toda la obra. Antígona, sin negar la legitimidad 

del miedo, decide actuar desde otra emoción: la necesidad de dolerse, de saber y de 

nombrar a los ausentes.  

En otro pasaje íntimo, la protagonista rememora un episodio de la infancia de 

Tadeo, reforzando el lazo afectivo que sostiene la búsqueda: “Aprendiste tú solo a nadar, 

nunca te dio miedo. […] La sangre escurría mezclada con el agua por tu rostro mientras 

te regañaban. A ti parecía no importarte. Recuerdo tu mirada perdida. […]” (Uribe 60). 

Aquí, la figura de Tadeo se dibuja como alguien valiente, alguien que no temía. Esta 

rememoración contrasta con el miedo colectivo que domina el presente. A través del uso 

reiterado del tú, la distancia entre Antígona y su hermano desaparecido se reduce y, a la 

vez, el lector es arrastrado a esta intimidad emocional. Se habilita así un espacio de 

identificación: tú podría ser uno de nosotros, o nosotros podríamos ser ese cuerpo. En 

uno de los momentos más potentes del texto, Antígona afirma:  

No, Tadeo, yo no he nacido para compartir el odio. Yo lo que deseo es lo imposible: que pare ya 

la guerra; que construyamos juntos, cada quien desde su sitio, formas dignas de vivir […] Tal vez 

así sabrían por qué no descansaré hasta recuperar tu cuerpo (94). 

Este pasaje reelabora el gesto ético y político de la Antígona de Sófocles: rechazar 

la lógica del odio para actuar desde el deseo de justicia y reparación. Desde el punto de 

vista de Nussbaum, “que pare ya la guerra; que construyamos juntos” convierte la 

emoción en un juicio público. En lugar de ceder al resentimiento, Antígona González 

formula un deseo que, aunque utópico, fundamenta una ética del cuidado y de la memoria. 

Aquí, la búsqueda del cuerpo se vuelve también un llamado a transformar las condiciones 

sociales que hacen posible desapariciones forzadas. Por tanto, la ética del cuidado y de la 

memoria no se agota en el duelo privado, sino que organiza una compasión apropiada 

capaz de orientar cambios institucionales frente a esta práctica. 



Youjin Kim, “La función de las voces polifónicas en la preservación de la memoria del dolor: 

una lectura afectiva de Antígona González de Sara Uribe”. Revista Úrsula. Núm. 9. 2025: 83-

95. 

 

 

 91 

Nosotros; Cuerpos, Tú y Yo  

Esta sección de Antígona González da lugar a una de las operaciones más 

significativas del texto: la conformación de un nosotros a través del duelo compartido, la 

interpelación afectiva y la repetición performativa de voces múltiples. El texto articula 

una estructura coral que, mediante la reiteración, convierte la búsqueda de un cuerpo 

específico en una búsqueda colectiva amplificando así el gesto ético de Antígona.   

Vine a San Fernando a buscar a mi hermano.  

Vine a San Fernando a buscar a mi padre.  

Vine a San Fernando a buscar a mi marido.  

Vine a San Fernando a buscar a mi hijo.  

Vine con los demás por los cuerpos de los nuestros (102). 

Aunque todas las frases están enunciadas en la primera persona del singular (yo), 

la repetición revela una pluralidad de sujetos dolientes. Rodríguez señala, además, que el 

ritmo creado por las repeticiones fónicas y semánticas cuyo referente es doloroso penetra 

con mayor fuerza en el interior del lector (44). La voz de Antígona se funde con otras 

voces, de modo que el yo deja de ser singular y se convierte en una figura colectiva. Como 

observa Fuentes, el poema “erige una voz coral integrada por las decenas de miles de 

personas que buscan entre los restos de esta u otra masacre el cuerpo del familiar ausente” 

(81). Esta coralidad refuerza la dimensión política del texto: ya no se trata únicamente de 

representar el dolor individual, sino de articular una comunidad de duelo que se convierte, 

a su vez, en comunidad de denuncia.  

La siguiente escena acentúa aún más este gesto polifónico: “¿Lavó el cadáver? 

Somos muchos. ¿Le cerró ambos ojos? Somos muchos. ¿Enterró el cuerpo? Somos 

muchos. ¿Lo dejó abandonado? Somos muchos” (Uribe 158-160). Las preguntas, 

aparentemente dirigidas a un sujeto indeterminado, se suceden como una letanía dolorosa, 

seguida por la respuesta uniforme: “Somos muchos”. Esta respuesta puede leerse de 

forma ambivalente: por un lado, como la afirmación de una multitud de Antígonas que 

buscan; por otro, como la evidencia de una multiplicidad de responsables, de aquellos que 

han abandonado cuerpos, que han omitido cerrar ojos o dar sepultura. La ambigüedad 

estructural de esta fórmula amplía la red de interpelación y obliga a los lectores a 

preguntarse: ¿quiénes somos los “muchos”? García y López sostienen que esta estructura 

repetitiva apunta a “la producción masiva de muerte y desaparición”, pero también a la 



Youjin Kim, “La función de las voces polifónicas en la preservación de la memoria del dolor: 

una lectura afectiva de Antígona González de Sara Uribe”. Revista Úrsula. Núm. 9. 2025: 83-

95. 

 

 

 92 

posibilidad de resistir colectivamente esa producción a través de la palabra (60). La obra, 

entonces, no solo da voz a las víctimas, sino que a partir del dolor y la pérdida construye 

un nosotros que interpela a los vivos, a los lectores, a quienes pueden aún actuar, nombrar 

y recordar. Este nosotros se sitúa en una zona de afecto colectivo que, como señala 

Ahmed, no implica necesariamente una identificación completa, pero sí una proximidad 

afectiva que genera responsabilidad. En lugar de asumir que entendemos o compartimos 

plenamente el sufrimiento del otro, Antígona González nos convoca a dolernos con los 

otros, a iniciar una práctica de acompañamiento ético mediante la lectura. 

 

Tú; lectores 

La obra culmina con un fragmento de Antígona de Sófocles: “¿Me ayudarás a 

levantar el cadáver?” (170). A lo largo del desarrollo del texto, la autora se dirige 

progresivamente al lector –a quien hasta ese momento no había interpelado de manera 

directa– mediante el pronombre tú. Esta apelación convoca a los lectores a participar 

activamente en el proceso de enlistar, nombrar y buscar las desapariciones forzadas. En 

este sentido, el dolor y la tristeza del otro, articulados a lo largo de la obra, se evocan 

como emociones que interpelan directamente al lector, transformándose en “las 

emociones de nosotros lectores”. 

En relación con esta apropiación “el sufrimiento del otro se convierte en el 

nuestro”, Ahmed advierte que “la apropiación no solo transforma el sufrimiento ajeno en 

nuestro dolor, sino que, en ciertos aspectos, lo borra por completo”. Sentir tristeza, por 

tanto, no implica necesariamente una identificación empática: “la emoción negativa que 

aparentemente parece compartida no sitúa al lector y a la víctima en una relación de 

igualdad ni en una relación de compartir el sufrimiento (co–suffering)” (59). Desde esta 

perspectiva, se problematiza la apropiación emocional como un proceso que, lejos de 

establecer una relación equitativa, convierte las emociones ajenas en meros objetos de 

nuestra experiencia afectiva. No obstante, aunque Ahmed subraya que los lectores solo 

pueden aproximarse a las emociones de quienes padecen la angustia y el dolor, Antígona 

González propone, más que una identificación plena, la posibilidad de articular vínculos 

afectivos entre los sujetos dolientes y los lectores. Se trata, en este caso, de empezar a 



Youjin Kim, “La función de las voces polifónicas en la preservación de la memoria del dolor: 

una lectura afectiva de Antígona González de Sara Uribe”. Revista Úrsula. Núm. 9. 2025: 83-

95. 

 

 

 93 

dolerse con los otros, lo que constituye un punto de partida hacia la implicación en el 

proceso colectivo de nombrar, recordar y buscar a las víctimas de desaparición forzada.  

Este impulso se manifiesta en la siguiente cita, donde la conjunción de 

pronombres personales –yo (Antígona), tú (Tadeo) y nosotros (los lectores)– refuerza la 

necesidad de involucramiento: 

Yo también estoy desapareciendo, Tadeo. Y todos aquí, si tu cuerpo, si los cuerpos de los nuestros. 

Todos aquí iremos desapareciendo si nadie nos busca, si nadie nos nombra. Todos aquí iremos 

desapareciendo si nos quedamos inermes sólo viéndonos entre nosotros, viendo cómo 

desaparecemos uno a uno (Uribe 164). 

Valencia también destaca que esta polifonía de voces representa “la necesidad de 

curar en conjunto los atropellos del Estado y sus violencias” (291). La alternancia y 

expansión entre la primera, segunda y primera persona del plural configuran una voz 

colectiva que invita a los lectores a participar activamente en la resistencia a la 

desaparición: para no ir desapareciendo. 

 

Conclusiones 

Se ha preparado este trabajo con el objetivo de interpretar las voces generadas y 

reescritas por las selecciones de Uribe a partir de diversos fragmentos de distintos 

recursos literarios, noticieros y de Internet, entre otros, con el propósito de preservar la 

memoria del dolor. De acuerdo con la definición de Ahmed, analizamos la estrategia 

literaria y estética de Antígona González, que nos conduce a entender “la necesidad de 

recuperar los cuerpos desaparecidos y de reflexionar sobre lo que significa ser una 

Antígona” (Uribe 54). La palabra cuerpo da cuenta de la violencia del país y connota 

tristeza y miedo; pero la autora no se limita a provocar emociones, sino que socializa el 

duelo mediante una polifonía que distribuye y hace circular el dolor.  

Desde Ahmed, la política de los afectos muestra cómo la repetición convierte 

palabras en agentes que pegan dolor y lo hacen circular como sticky signs, y cómo el “tú” 

vincula al lector con ese dolor; desde Nussbaum, esa emoción solo resulta apropiada 

(appropriate) como compasión cuando se forman el juicio de gravedad, el juicio de 

inmerecimiento y el juicio eudaimónico que ensancha el alcance de la preocupación hacia 



Youjin Kim, “La función de las voces polifónicas en la preservación de la memoria del dolor: 

una lectura afectiva de Antígona González de Sara Uribe”. Revista Úrsula. Núm. 9. 2025: 83-

95. 

 

 

 94 

el bien común. En la confluencia de ambos marcos, la afectividad que Uribe activa no se 

agota en el impacto, sino que organiza éticamente y convoca responsabilidad pública.  

En resumen, la obra Antígona González no solo nos hace sentir sino que forma en 

el lector los juicios que sustentan una compasión dentro de los límites de la razón: del 

duelo singular pasamos a una memoria pública que reclama reconocimiento, registro y 

búsqueda. Así, el espacio de voces polifónicas nos involucra en el acto ético y político de 

convertirnos en Antígona y Tadeo, tal como propone Uribe. 

 

Bibliografía 

AGUILERA LÓPEZ, Jorge y Estela CASTAÑEDA BARRERA. “La poesía mexicana 

del siglo XXI ante la crisis institucional: Apuntes para un panorama estético”. 

América sin Nombre, n.º 23, 2018, págs. 85–96. 

AHMED, Sara. The Cultural Politics of Emotion. Traducido por Siwoo, Maybooks, 2004. 

ALICINO, Laura. “El cuerpo colectivo de Antígona: mito y reescrituras en Antígona 

González de Sara Uribe”. Rassegna iberistica, n.º 114, 2020, págs. 321–40. 

ALIRANGUES, Marta y Esteban CABRERA GARCÍA. “Duelo y memoria de los 

cuerpos ausentes en Antígona González”. Impossibilia, n.º 18, 2019, págs. 36–65. 

CANTARELLO, Monica. “Writing about Crime in Absentia: The Case of Sara Uribe’s 

Antígona González”. Confluenze, vol. 12, n.º 1, 2020, págs. 161–82. 

CROQUER PEDRÓN, Elizabeth. El gesto de Antígona o la escritura como 

responsabilidad: Clarice Lispector, Diamela Eltit y Carmen Boullosa. Cuarto 

Propio, 2000. 

FUENTES, Francisco Olmos. “Antígona González de Sara Uribe como dispositivo 

colectivo de enunciación”. Cuadernos de Investigación Filológica, vol. 51, 2022, 

págs. 73–86. 

LLORENTE, María Eugenia. “Dimensiones espaciales en Antígona González de Sara 

Uribe: Hibridismos, marginalidades y transgresiones”. Iberoamericana, vol. 21, 

n.º 77, 2021, págs. 213–35. 



Youjin Kim, “La función de las voces polifónicas en la preservación de la memoria del dolor: 

una lectura afectiva de Antígona González de Sara Uribe”. Revista Úrsula. Núm. 9. 2025: 83-

95. 

 

 

 95 

NUSSBAUM, Martha C. Upheavals of Thought: The Intelligence of Emotions. 

Cambridge University Press, 2001. 

ORTIZ, Guillermo M. “Elementos dramatúrgicos en Antígona González de Sara Uribe: 

Estrategias para nombrar el horror”. Materia frágil: Poéticas para el siglo XXI en 

América Latina y España, Iberoamericana Vervuert, 2020, págs. 247–59. 

RODRÍGUEZ, Luz Elena Zamudio. “El amor vivificante de ‘Antígona González’ de Sara 

Uribe”. Romance Notes, vol. 54, 2014, págs. 35–43. 

URIBE, Sara. Antígona González. Traducido por John Pluecker, Les Figues Press, 2016. 

———. “¿Cómo escribir poesía en un país en guerra?”. Tintas: Quaderni di letterature 

iberiche e iberoamericane, n.º 7, 2017, págs. 45–54. 

 VALENCIA, Sayak. “Metáforas culturales de la desaparición forzada y la insurrección 

post-mortem en México: El zombi y Antígona González”. Pasavento, vol. 12, n.º 

2, 2024, págs. 275–94. 

 


	Bibliografía

