REVISTA URSULA

Delmira Agustini: una poesia del cuerpo

Delmira Agustini: A Poetry of the Body

Gustavo Lespada

(Instituto de Literatura Hispanoamericana / Universidad de Buenos Aires)

glespada@gmail.com

RESUMEN: El erotismo arrollador de
la lirica delmiriana irrumpe en la escena
rioplatense al despuntar el siglo XX,
desafiando los “buenos modales” y los
“roles femeninos” establecidos por el
orden patriarcal. Disruptiva, ecléctica y
apasionada, su poesia se caracteriza por
un rechazo de los estereotipos, la
sujecion métrica y los modelos del
esteticismo ornamental. Como
lucidamente lo percibio Idea Vilarifio,
Delmira quiere llegar al alma por el
cuerpo, por eso busca expresar la
vivencia, la emocidn, los sentimientos, y
en esa busqueda hace estallar las formas
y el lenguaje heredados. La audacia
sensual de Delmira, precozmente
truncada por su asesinato, encontrard
inmediata continuidad en Juana de
Ibarbourou y Alfonsina Storni, entre
otras poetas mujeres.

PALABRAS CLAVE: poesia, erotismo,
mujeres, ritmo, sensual.

Recibido: 18/08/2025
Aceptado: 01/12/2025

69

ABSTRACT: The overwhelming
eroticism of Delmirian lyric burst onto
the River Plate scene at the dawn of the
20th century, challenging the “good
manners” and  “feminine  roles”
established by the patriarchal order.
Disruptive, eclectic and passionate, his
poetry is characterized by a rejection of
stereotypes, metrical constraints and the
models of ornamental aestheticism. As
Idea Vilarifio lucidly perceived, Delmira
wants to reach the soul through the body,
that's why she seeks to express
experience, emotion, feelings, and in that
search she explodes inherited forms and
language. Delmira's sensual audacity,
prematurely cut short by her murder, will
find immediate continuity in Juana de
Ibarbourou and Alfonsina Storni, among
other female poets.

KEYWORDS:  poetry,
women, rhythm, sensual.

eroticism,

ISSN 2659-9104


mailto:glespada@gmail.com

Gustavo Lespada, “Delmira Agustini: una poesia del cuerpo”. Revista Ursula. Nam. 9. 2025:
69-82.

«El lenguaje se deteriora cuando
esta desvinculado del cuerpo».
Susan Sontag

Introduccion

Hay momentos en la historia de la literatura en que surgen figuras, movimientos,
obras inesperadas a contrapelo de la época, al punto que parecieran romper con la idea
misma de continuidad: el canon se fisura, se resquebraja. Las normativas genéricas
comienzan a percibirse obsoletas ante lo nuevo que las socava en sus fundamentos, a
veces alterando hasta la misma nocion de literatura o literariedad, en el decir de Jakobson.
De este orden disruptivo es la apropiacion de una lirica del cuerpo, erdtica y sexualmente
emancipatoria, de un conjunto de mujeres rioplatenses al despuntar el siglo XX: Delmira
Agustini (1886-1914), Juana de Ibarbourou (1892-1979) y Alfonsina Storni (1892-1938).
Por sus cualidades pertenecen a la etapa conocida como Posmodernismo, la cual se
presenta como una zona de transicion entre la estética del 1900 y las Vanguardias
histéricas, como acertadamente deslinda y caracteriza Hervé Le Corre. Sin romper
totalmente con el Modernismo, incluso profundizando muchos de sus postulados —el
idealismo anti burgués, la secularizacion del pensamiento o la profanacion del misticismo
lirico—, este periodo realiza una renovacion en la que, junto al abandono paulatino de la
rima y las regularidades métricas, se exploran otras vertientes ritmicas y la incorporacion

de registros populares, jergas y coloquialismos (Le Corre 113-130)".

Pese a lo avanzado del cosmopolitismo en ambas margenes del Plata, la
profesionalizacion del escritor estaba lejos de alcanzarse a comienzos de siglo. De todas
formas, el caracter discolo de los artistas se manifestd con diferentes matices en las
mascaras de la bohemia y el dandismo, incluso la trasgresion alcanzd extremos de
aislamiento, adiccion, enfermedad y locura. Pero esa originalidad —marca distintiva de
vivir, para Roberto de las Carreras, Julio Herrera y Reissig u Horacio Quiroga, que oponia
su expansion libertaria a la mediocridad burguesa de la aldea, estaba fuera del alcance de

las mujeres. Los hombres tenian la posibilidad de la disidencia, la excentricidad y los

! Otros poetas, cuya produccion total o parcial pertenece a esta etapa (Le Corre 7-16), son: Enrique
Gonzalez Martinez (México), José Maria Eguren (Pert1), Baldomero Fernandez Moreno (Argentina), Luis
Palés Matos (Puerto Rico), José Antonio Ramos Sucre (Venezuela), Maria Eugenia Vaz Ferreira (Uruguay),
Gabriela Mistral (Chile) y Ramén Lopez Velarde (México).

70



Gustavo Lespada, “Delmira Agustini: una poesia del cuerpo”. Revista Ursula. Nam. 9. 2025:
69-82.

excesos del placer, las mujeres no, ni siquiera les estaba permitido concurrir a cenaculos
o reuniones nocturnas. A pesar de su revolucion erotica —sefiala Carina Blixen—, el dandi
reprodujo, con raras excepciones, la ideologia de la subordinacion de la mujer y, en este
aspecto, siguieron siendo conservadores. En la mayoria de los casos, la liberacion sexual

masculina se realizaba a expensas de la libertad de las mujeres (Blixen 7-16).

Esta restriccion sexual también se daba en el plano simboélico. Michel Foucault ha
demostrado que, lejos de silenciarse u ocultarse la sexualidad, en el occidente
contemporaneo —con el advenimiento de la burguesia— se construye un importante aparato
epistemologico destinado a poner en discurso de verdad-falsedad al sexo, al punto de
llegar a afirmar que, paralelamente a su hegemonia, “la sexualidad es originaria e
historicamente burguesa”. Por supuesto que este “dispositivo sexual” no actiia de manera
simétrica en todos lados, sino que en sus desplazamientos sucesivos y sus transposiciones
inducen efectos de clase de caracter especifico, aclara Foucault (154-155). Pero la
sexualidad no solo oper6 con diferencias de clase, sino también de género: desde sus

inicios ese discurso no tuvo el mismo alcance para hombres y mujeres.

Volviendo a nuestras poetas, aunque no constituyeron ninguna corporaciéon o
grupo programatico, las uni6 un lazo mas intenso y perdurable: un lenguaje compartido,
con el cual reivindicaron con decision y coraje el derecho de la mujer a expresar sus
deseos y sentimientos mas intimos equiparandose con el hombre, en medio de sociedades
signadas por una doble moral y resabios victorianos. Partiendo del lirismo sensual de
Delmira, precozmente interrumpido por su asesinato, queremos sefalar la continuidad del
encendido legado en la poesia de Juana y de Alfonsina: la llama, votiva y amazonica,
habia pasado de las manos truncadas por un feminicidio a las frescas manos de dos

jovenes —nacidas el mismo afio— apenas separadas por un rio.

Respecto del erotismo recordemos la trascendencia desestabilizadora que le
atribuye Georges Bataille al describir la conmocion y la pérdida del limite que conlleva,
porque “lo que esta en juego en el erotismo es siempre una disolucion de las formas
constituidas” (Bataille 18 y 102). Por su parte, Deleuze y Guattari destacan el caracter
revolucionario del deseo en si mismo; expresamente sostienen que “ninguna sociedad
puede soportar una posicion de deseo verdadero sin que sus estructuras de explotacion,
avasallamiento y jerarquia no se vean comprometidas” (Deleuze y Guattari 121-125). Si

esto es cierto, cuanto mas no lo serd tratindose de un registro que irrumpe venciendo su

71



Gustavo Lespada, “Delmira Agustini: una poesia del cuerpo”. Revista Ursula. Nam. 9. 2025:
69-82.

doble mordaza, por erotico y por femenino. Comenzaremos su estudio en Uruguay con
Delmira Agustini, a partir de la publicacion de Los calices vacios (1913), algunos de

cuyos poemas veremos a continuacion.

El surco que abre Delmira

La primera edicion de Los cdlices vacios incluye una seleccion —con algunas
variantes— de su obra anterior, E! libro blanco (1907) y Cantos de la masiana (1910)%. El
caracter de balance retrospectivo —a pesar de tener solo veintiséis anos— le confiere al
volumen un aura de tragica premonicion. Ambivalente e irregular, aunque participe de
recursos propios del modernismo, hay en su poesia una apasionada buisqueda que rechaza
los estereotipos y los moldes del esteticismo ornamental, como puede verse ya en
“Rebelion”, donde esboza una poética que reniega de la rima, ese “tirano empurpurado”
que esclaviza y entorpece “la marcha de la idea” (245). El verso, como el pensamiento,
propone, “ha de ser libre de escalar las cumbres”, la regularidad métrica y sonora es vista
como una sujecion inaceptable: “;Acaso importa que adorne el ala lo que oprime el
vuelo?” (245). De igual tenor sera su critica en “La estatua” (248) sobre la fria belleza
parnasiana, sin vida: “jDios!... jMoved ese cuerpo, dadle un alma!”. Poco después, en
“Lo inefable” (342) manifiesta la desesperacion por llevar dentro una “tragica simiente”
que no alcanza a expresarse en forma satisfactoria, que “no alcanza a dar flor”. Aunque
Delmira considere a Rubén Dario su maestro, utilice recursos decadentistas y no caiga en
la ruptura extrema de la vanguardia, tampoco permanece dentro del canon modernista.
Como lucidamente lo percibié Idea Vilarifio, Delmira quiere llegar al alma por el cuerpo,
por eso busca sobre todo expresar la vivencia, la emocién, los sentimientos, y “en esa
buisqueda arrasa con los juguetes modernistas y hace estallar las formas y el lenguaje

heredados” (Vilarifio 149).

Explicitamente dedicado “A Eros” todo en este poemario es una ofrenda
apasionada a esa pulsion vital. Sea en lenguaje directo o a través de diferentes tropos y
recursos figurados, la presencia del cuerpo, del deseo sexual, del ansia y la pasion es

avasalladora. Ya en “El vampiro” (334), de su libro anterior, la sujeto poético manifiesta

2 Delmira Agustini, Poesias completas (Edicion critica de Alejandro Caceres), Montevideo, Ediciones de
la Plaza, 2017 (todas las citas remiten a esta edicion con el nimero de pagina entre paréntesis en el texto).

72



Gustavo Lespada, “Delmira Agustini: una poesia del cuerpo”. Revista Ursula. Nam. 9. 2025:
69-82.

este principio activo —el mito del vampiro, con su atraccion irresistible y su sedienta
inmortalidad, concentra la transgresion del erotismo como ninguno— para encarnar en esta
figura romantica y siniestra en la que se funde el deseo insaciable y la muerte —Eros y
Thanatos, la pareja antagonica freudiana—, cuando enuncia: “y las mil bocas de mi sed
maldita / tendi a esa fuente abierta en tu quebranto”; o cuando retéricamente se pregunta
si ella es “flor o estirpe de una especie oscura” (334) —en todo caso se trataria de una flor
carnivora porque todo es carnal en Delmira—. Cabalmente lo sefiala Rosa Garcia
Gutiérrez: esta “marca de Agustini” es la expresion de un yo-mujer que toma el control
de su cuerpo para “humanizar como sujeto lo que hasta entonces fue objeto” (Garcia

Gutiérrez 18).

En el poema “Vision” (390) es la forma interrogativa la que abre la puerta a la
propicia incertidumbre. Incertidumbre que equivale a la penumbra, a la sombra que torna
difusos los limites entre la realidad y el suefio, pero antes de que aparezcan “soledad y
miedo” se anticipa —en el segundo verso— el deseo: deseo de ese falico “hongo gigante”
que se inclina hacia su cuerpo y que “ha brotado en los rincones de la noche” que estan
“humedos” y “engrasados”. El recurso iterativo que repite una y otra vez la accion verbal
“te inclinabas a mi” no solo alude a un movimiento fisico de sensual aproximacion, sino
que genera un ritmo en la escritura: “Te inclinabas a mi como si fuera / mi cuerpo la inicial
de tu destino / en la péagina oscura de mi lecho”. El cuerpo como inicial, como signo
inicidtico y a la vez destino del paradigma que cobrara sentido al volcarse sobre la
articulacion con el horizontal sintagma: en esta transposicion el poema promueve una
escritura que sustituye la representacion por la activa presentacion, actitud formal

consecuente con el trastrocamiento del modelo pasivo atribuido a la mujer.

El cisne aqui no se manifiesta como el dominante y posesivo Jupiter aleteando
sobre la indefensa Leda, sino que es adjetivado como “reverente”, y tanto “cisne” como
“estatua” duplican la figuracion del cuerpo masculino inclindndose sobre la mirada del
yo lirico. Mirada cazadora, agazapada, que apunta al ave, es ella quien acecha al cisne:
“Y era mi mirada una culebra / apuntada entre zarzas de pestafas, / al cisne reverente de
tu cuerpo”. Mirada y deseo emplean la misma metéafora: la serpiente ancestral, hipnotica,
seductora. El erdtico ensueno ha conjurado al “miedo” y la “soledad” de la primera estrofa
o, tal vez, miedo y terror como residuos goticos estimulan la sensualidad y el deseo. El

“T0” ha salido de la sofiolienta incertidumbre para tornarse —¢ inclinarse— contundente

73



Gustavo Lespada, “Delmira Agustini: una poesia del cuerpo”. Revista Ursula. Nam. 9. 2025:
69-82.

como una “‘estatua” sobre ella, sobre la voz que enuncia el significativo “més y mas... y
tanto / y tanto te inclinaste, / que mis flores eroticas son dobles, / (...) Toda tu vida se
imprimi6 en mi vida...”: inclinacién incesante, ritmo sostenido, sinuosidad de culebra y
ese clamor por més y mads... hasta acabar en un coito verbal, con el derrame incontenible
que cierra la estrofa. ;Hay frustracion en esa espera final que se disuelve en la sombra?
Puede ser, pero como la hay en el desvanecimiento que sigue al climax pletorico. En la
sensualidad poética de Delmira el cuerpo se magnifica en la interaccion y este atributo
ontoldgico es uno de los legados més potentes que trasmite a toda la poesia femenina
posterior. La plenitud del cuerpo —en su fortaleza o debilidad— no se concibe aislada o
individualmente sino por las relaciones que hacen posible su vida y sus actos, como

analiza Judith Butler (pags. 131-134).

Acaso “El cisne” (410) también sea un icono para Delmira como fuera el “Blason”
para Dario. No vamos a ahondar aqui en la consabida relacion discipula-maestro, solo
senalaremos el gesto posmodernista que honra el legado no para reproducirlo
tautologicamente, sino para transformarlo, para incorporarle su aporte estético; no le
tuerce el cuello al cisne —como pedia Gonzélez Martinez—, sino que lo adopta con pasion
creativa, con algo més que el “carino” que para ellos pedia su mentor, lo acerca y
humaniza “con dos pupilas humanas” (410). Porque si las primeras estrofas rinden
homenaje al serafico entorno de la heraldica figura, al llegar a la cuarta lirios y rosas se
apartan como inoportunos ropajes para dar salida al ardor, al tacto de las manos y los

labios, al dolor y al goce de la carne duplicada y venosa:

ningunos labios ardieron
COMmo su pico en mis manos;
ninguna testa ha caido

tan languida en mi regazo;
ninguna carne tan viva

he padecido o gozado:
viborean en sus venas
filtros dos veces humanos.

No quedan rastros de la ofrenda sacramental ni de castidad alguna; en vez del
ambar o del “agata rosa”, el pico de este cisne es de fuego, rojo y quemante, y su cresta
“del rubi de la lujuria” (411). La celebracion del mito que presenta Dario es la del dios
poseyendo a una sedosa Leda de dulces pechos y rosados pezones, pero, a pesar del

preciosismo sensual de la imagen, se trata de la descripcion voyeurista de una escena

74



Gustavo Lespada, “Delmira Agustini: una poesia del cuerpo”. Revista Ursula. Nam. 9. 2025:
69-82.

lejana, sin intervencion del yo lirico. En cambio, la sujeto poético de/miriana encarna el
mito; ella se convierte en Leda para poseer al cisne y su inclusion implica una inversion
de roles y una exposicion. Dialogando con su maestro le muestra la otra cara, el otro tomo
de la obra, pero de una manera activa, pues es ella quien posee: aqui no hay
transfiguracion divina ni sefiales de violacidon o entrega pasiva, sino un doble y gozoso
intercambio fisico (manos, pico, testa, regazo, labios, venas). Como sefala la aguda
lectura de Sylvia Molloy, el trato sacrilego de Agustini reduce el extenso campo
simbolico del emblema dariano, su procedimiento es puntualmente inverso: el cisne es un
cisne. Se apropia del icono y lo resemantiza para colmarlo con otras pulsiones (Molloy

100-101).

Ella es quien le ofrece el vaso-caliz de su cuerpo, ella lo seduce: el acto adquiere
otra perspectiva y otra protagonista. La interrogacion tampoco reside ahora en el eburneo
cuello del ave sino que se ubica “al margen del lago claro”, es decir, fuera del alcance de
toda repeticion especular o claridad racional, y la respuesta es, también, sensual, de los
sentidos, del cuerpo: “Pero en su carne me habla / y yo en mi carne le entiendo” (411).
Desde Rodriguez Monegal la critica coincide en que se trata de un cisne afiebrado de
deseo, que ha perdido su blancura inmaculada y est4 rojo, como inyectado en sangre
(Rodriguez Monegal 53). En “Nocturno” (409), el yo lirico se identifica con el “cisne
errante de los sangrientos rastros, / voy manchando los lagos...”. Beatriz Colombi advierte
sobre la presencia de estos flujos femeninos que impregnan “al cisne modernista,
convirtiéndolo en un magnifico cisne menstruado”. Manifestaciones corporales, linfa,
espuma de vicios, nata de sangre, secreciones inquietantes que manchan y contaminan

los estereotipos, las representaciones anquilosadas (Colombi 35-37).

Este pasaje del mitico abolengo a la compacta materialidad es producto de la
accion directa del Eros femenino, en cuyo seno claudican los atributos masculinos:
“Hunde el pico en mi regazo / y se queda como muerto...” (411). La fuerte connotacion
falica admite el interrogante sobre una posible elipsis entre un verso y otro, entre la accion
de hundirse en la cavidad femenina y el quedarse flaccido, “como muerto”. Antes hay dos
versos paralelos, simétricos, cuyas afirmaciones hiperbodlicas expresan dos aspectos de la
vida que tradicionalmente se oponen, lo espiritual y lo carnal: “—A veces jtoda! soy alma;
/'y a veces jtoda! soy cuerpo”, pero la simetria es solo aparente. Ser “toda alma” no tiene

el mismo alcance que ser “toda cuerpo”, este ultimo enunciado posee otra consistencia y,

75



Gustavo Lespada, “Delmira Agustini: una poesia del cuerpo”. Revista Ursula. Nam. 9. 2025:
69-82.

por supuesto, otras consecuencias en su recepcion, sobre todo sabiendo que quien lo
enuncia es una voz de mujer a comienzos de un conservador y patriarcal 1900. Teniendo
en cuenta la carga erdtica del poema, la primera afirmacion sobre el alma parece solo una
excusa para poder declarar luego la primacia del cuerpo. Para concluir: “el cisne asusta
de rojo, / y yo de blanca doy miedo!” (411). El contraste final entre el rojo sanguineo del
simbolo masculino y la blanca desnudez del cuerpo femenino se enuncia desde la
conmocion y el miedo, pero no como sefiales de abstencion o retraimiento, sino como los
signos abismales que provocan en el sujeto la voluntad de exceder un limite y gozar del

erotismo como trasgresion (Bataille 36).

“Otra estirpe” (397) comienza con la demanda sexual apenas disfrazada con
algunas figuras floridas y una retorica novecentista; nuevamente ella es quien toma la
iniciativa y hasta quiere guiar a Eros, “padre ciego”, pidiéndole su intervencion para poder
sentir el cuerpo amante “derramado en fuego” sobre su cuerpo “desmayado en rosas”.
Apenas maquilladas las hormonas, las glandulas femeninas de su “corola” demandan el
jugo del “nectario”, clamando por sentirse colmada por el “absintio” —planta de la cual se
obtiene el ajenjo, bebida prohibida por su extrema graduacion alcoholica y por producir
alucinaciones— y sus metaforicas “mieles”, las que brotan “de sus venas, de su boca...”,
y aqui los puntos suspensivos cuentan. Asi como la hembra devora —la leona de la
ofrenda—, también quiere ser devorada —ni sefias de amor espiritual—, pide ser desgarrada,
abierta, picoteada. La figuracion es fortisima: “para sus buitres en mi carne entrego / todo
un enjambre de palomas rosas”. Sefiales de excesos y violencia sadomasoquista remiten

al erotismo mas duro.

Pero, aunque el poema se cierre aludiendo otra vez a la romantica locura de “otra
estirpe”, nos quedard grabada, roturada en la imaginacion, una de las imagenes mas
inquietantes de Delmira: “jAsi tendida soy un surco ardiente (...)!”. Porque ya no se trata
del cuerpo exdnime, “desmayado en rosas” que aguarda pasivamente, no, al final el deseo
aflora arrollador, despojado de todo preciosismo. Del latin, surcus, alude como primer
significado a la huella que deja el arado en la tierra para sembrar en ella. Ahora bien,
estamos ante una figura telirica imposible, ya que esta ranura en la tierra —mas bien
himeda— no puede arder. Aqui ya no hay coqueteo con la ambigiiedad del sentido. El
surco, al ser adjetivado como “ardiente” se despoja de su ropaje figurado para definirse —

la sujeto poético dice “soy”— hendidura en la carne sedienta, febril. Este “surco” no es

76



Gustavo Lespada, “Delmira Agustini: una poesia del cuerpo”. Revista Ursula. Nam. 9. 2025:
69-82.

metafora: esa adjetivacion convierte en directo al sentido figurado. Pero, ademas, se trata
de un adjetivo con fuerza de verbo porque hace que el surco requiera, demande la simiente
—que comparte su etimologia con semen—. Lo increible e irrisorio es que, tres décadas
después, la critica, masculina y pacata —acaso temerosa del alcance y proyeccion de este
nuevo perfil femenino—, siguiera viendo alli un excepcional “sentido de maternidad”,
ademas de sefalar “frases de dudoso buen gusto” y de caracterizar su poética como de
“una virilidad cerebral no alcanzada, tal vez, hasta entonces por ninguna otra poetisa”

(Zum Felde 10, 18 y 29).

Su “Plegaria” (413) nuevamente esta dirigida al dios pagano del amor y del deseo
—Eros, para los liricos griegos era todo en uno—, al mismo que le ha dedicado el libro le
reclama que se apiade de las estatuas, de esos simulacros bellos pero helados, con sus
0jos como crateres, hombros y brazos como columnas, de “cuerpos revestidos / del
armifo solemne de la Calma”: la perfeccion de la imagen se dota tanto de la fria blancura
como de la inmovilidad hieratica, de la impasible espera, de la figura que imitando la vida
se erige en su monumental ausencia. ;“Piedad de las estatuas” o figuracion de la efigie
como alegoria de esos seres rigidos y estériles por vivir sujetos al estatismo de

convenciones y habitos represivos?

piedad para los inclitos espiritus
tallados de diamante,

altos, claros, extaticos,

pararrayos de cupulas morales;
piedad para los labios como engarces
celestes, donde fulge

invisible la perla de la Hostia;
—labios que nunca fueron,

que no apresaron nunca

un vampiro de fuego

con mas sed y mas hambre que un abismo—.

Esa invalidez ilustrada por actitudes glaciales y pétrea inaccion, de tantos “sexos
sacrosantos” y tantas “manos enguantadas de hielo, que no arrancan / los frutos deleitosos
de la Carne” pronto develan su alusidén a otra impotencia menos figurada que la de las
esculturas: “Piedad para las vidas / que no doran a fuego tus bonanzas” (413), Eros.
Piedad para los que no pueden amar ni dejarse amar, piedad para los que nunca sabran lo

que es arder en el fuego del erotismo. La fuerza del oximoron, piedad condenatoria: a

77



Gustavo Lespada, “Delmira Agustini: una poesia del cuerpo”. Revista Ursula. Nam. 9. 2025:
69-82.

ellos, los pusildnimes y timoratos: “jApuntales tus soles y tus rayos!”. Ellos en la mira
del yo lirico que se autodefine como “un vampiro de fuego / con més sed y mas hambre
que un abismo” (414). Dos versos que condensan el clamor confesional de una poética
profana: el fuego de una pasion inagotable que recurre —una vez mas— al mito del vampiro.
La irregularidad métrica, la alternancia ritmica de endecasilabos y heptasilabos, la
prescindencia de la rima y el recurso iterativo que lo estructura junto a la exuberante
figuracion metaforica (“pararrayos de cupulas morales™) hacen de este poema uno de los
mas logrados y valientes. Incluso la persistencia de algunos preciosismos propios de la
estética del 1900 refuerzan el cardcter contrastivo de expresiones corrientes del tipo

“iNunca ven nada por mirar tan lejos!” (413).

Las imagenes del ansia erotica desbordan los versos de “Fiera de amor” (402). La
sujeto poético es la fiera carnivora, famélica, insaciable, “hambre de corazones / de
palomas, de buitres, de corzos o leones”. Si bien el corazon en la lirica funciona como
simbolo estereotipado del amor, el tono salvaje del enunciado que habla de diferentes
animales, de garras e instintos, le devuelve al 6érgano su carnalidad sanguinea y con ella
cierta remision al ritual del cazador que se fortalece comiendo el corazon de su presa-
victima. El colmo de ese afan devorador del yo-fiera se manifiesta en la stbita atraccion
que siente (“me deslumbr6”) por una escultura, abandonando las asequibles presas
conocidas. “Y creci de entusiasmo”, confiesa, exultante. “Ascendié mi deseo como
fulminea hiedra” (402) y esta duplicada comparacion con la enredadera, que adhiere sus
raices adventicias a muros y piedras, expresa la desmesura de un deseo tenaz e irracional
que aspira a conquistar un corazon de “pasta de estrella” capaz de colmarla con una

sobrehumana pasion.

La hiedra tiene un remoto pasado simbolico en la cultura grecorromana. Por su
hoja perenne se la asocia a la inmortalidad y al culto a Dionisos; su origen etimologico,
del latin hedera, significa “aferrado”, “estar adherido”. Pero, ademas, esta hiedra aparece
calificada de “fulminea”, lo cual nos remite al inesperado advenimiento del Eros, cuya
irrupcion desde la Antigiiedad se describe como ser alcanzado por un rayo. Eros es
siempre deseo fulgurante, irresistible, que no se detiene ante el interdicto, més aln, los

limites (como esa piedra fria) lo estimulan. Asi concluye Anne Carson leyendo a los

clasicos: “Nadie puede combatir a Eros (...) Cae desde afuera para apropiarse de nosotros

78



Gustavo Lespada, “Delmira Agustini: una poesia del cuerpo”. Revista Ursula. Nam. 9. 2025:
69-82.

y cambiarnos radicalmente. No podemos resistir el cambio ni controlarlo o negociar con

¢l” (Carson 204-205).

De los poemas de E! rosario de Eros, publicado postumamente, nos detendremos
solo en dos que se destacan por su desenfado erético y voluptuoso: “Serpentina” (455),
en el cual la sujeto poético describe su cuerpo carnal como vibrante serpiente en el amor,
y ensefia como seducen sus ojos hipndticos y “la punta del encanto / es mi lengua...”.
Otra de sus metaforas erdticas mas audaces es cuando afirma que su cuerpo “jes la vaina
del rayo!”. En “Boca a boca” (461), el erotismo adquiere una expresion sombria,
vinculada a la muerte. Fuertes imagenes: “jVerja de abismos es tu dentadura!” Sexo y
placer aparecen ungidos de dolor y desgarro: “tu beso, / puial de fuego en vaina de
embeleso, me come en suefios como un cancer rosa...”. Como vemos, se extreman
también las figuras del desenfreno y la violencia sexual: “sangre y luna”, “nectario de su
miel y su veneno”, Eros y Thanatos, nuevamente. Aun humanizado y rojo el cisne ya no
le alcanza para nombrar al deseo desaforado y recurre al ave de rapifia, carrofiera, que
desprende la carne de los huesos con su curvo pico. Erotismo tragico y depredador que
esta muy lejos de la sensualidad armoniosa del modernismo, mas bien retoma la herencia
baudelairiana, con renovada osadia: “Pico rojo del buitre del deseo / que hubiste sangre y
alma entre mi boca, / de tu largo y sonante picoteo / brotd una llaga como flor de roca”

(462).

Aunque hubo escritoras que la precedieron respecto del rol emancipador de la
mujer en la sociedad, la poesia de Delmira marca un hito, es pionera en cuanto a la audaz
exposicion lirica de la sexualidad femenina y sus deseos eroticos, como lo reconoce
Alfonsina Storni, no solo en el poema que le dedica, sino cuando le pide a Gabriela
Mistral reivindicar ese legado®. Hay un antes y un después de Los cdlices vacios. En
Uruguay prolifera desde Juana Fernandez Morales (de Ibarbourou), Clara Silva, Idea
Vilarifio, Amanda Berenguer, Ida Vitale, Circe Maia, Marosa di Giorgio, Selva Casal y
Cristina Peri Rossi, entre muchas otras. No en vano Angel Rama comienza un articulo
sobre la poesia de Idea Vilarifio con una apreciacion tan calida como certera: “Mucho me

temo que, entre los uruguayos, hayan sido las mujeres quienes han sabido, mas y mejor

3 Gabriela Mistral evoca el juicio valorativo de Alfonsina sobre Delmira: “Ella es la mejor de nosotras, y
no debemos dejar que se la olvide” (Mistral 297).

79



Gustavo Lespada, “Delmira Agustini: una poesia del cuerpo”. Revista Ursula. Nam. 9. 2025:
69-82.

que los hombres, qué cosa es el amor humano, de qué fuentes nace, qué tormentos acarrea,

qué maravilla enciende” (Rama 37).

Coda

En El placer del texto, Roland Barthes contrasta textualidades de placer con las
de goce —tomando el concepto de goce de Lacan—; segiin su definicion, el texto de goce
seria el de ruptura: “el que pone en estado de pérdida, desacomoda (...), hace vacilar los
fundamentos histdricos, culturales, psicologicos del lector, la congruencia de sus gustos,
de sus valores y de sus recuerdos, (el que hasta) pone en crisis su relacion con el lenguaje”
(Barthes 25). En consecuencia, aunque Delmira no haya introducido grandes rupturas
formales, su produccion poética pertenece a la categoria de textos de goce por el
descrédito, la pérdida flagrante que provocara en los prejuicios, modelos y estereotipos
femeninos de la época —su poesia tuvo una inmediata y masiva repercusion en el publico
lector— el trastrocamiento de los valores culturales y el desacomodo generado en la
recepcion critica masculina que, en su mayoria, no vieron con buenos ojos ese lenguaje
erdtico y sexual en boca de una mujer —buscaron anifiarla y restarle sensualismo—; y no
faltaron los que se atrevieron a aconsejarle prudencia o la calificaron —incluso cuando

querian halagarla— de escribir como un hombre.

Se ha dicho que la lengua poética es aquella capaz de abordar lo mas trascendente
y oscuro de la vida, la que desafia la Ley del Padre, la que desbarata los tabues para decir
lo indecible, lo mas secreto y ominoso, lo prohibido por la norma o lo refiido con la
racionalidad —todo aquello que estd mas alla del codigo, aunque carezca de representacion
nos dice, nos susurra en el poema—. Y, si a esta caracteristica insurrecta e inasible se le
asocia la conmocion del Eros, es decir, poesia erotica, estamos en los dominios de la
profanacion. Pero si, ademas, le agregamos las restricciones al género de hace cien afios,
es decir, poesia erdtica de mujeres, al desafuero de la lengua y a la transgresion del
erotismo debemos incorporarle una tercera insubordinacion de naturaleza historica y
social. Es indudable que no era lo mismo ni tenia las mismas consecuencias escribir sobre
el deseo y la sexualidad para Roberto de las Carreras que para Delmira Agustini, y esa es
una diferencia politica: ese deseo era, fundamentalmente, deseo de ejercer y proferir

libremente una identidad y un lenguaje.

80



Gustavo Lespada, “Delmira Agustini: una poesia del cuerpo”. Revista Ursula. Nam. 9. 2025:
69-82.

Bibliografia

BATAILLE, Georges. El erotismo. Editorial Sur, 1960.

BLIXEN, Carina. El desvdan del novecientos. Mujeres solas. Ediciones del Caballo
Perdido, 2002.

BUTLER, Judith. Cuerpos aliados y lucha politica. Paidds, 2017.
CARSON, Anne. Eros el dulce-amargo. Fiordo, 2015.

COLOMBI, Beatriz. “En el 900, a orillas del Plata”, prologo a Delmira Agustini. Los

calices vacios. Simurg, 1999.

FOUCAULT, Michel. Historia de la sexualidad. 1-La voluntad de saber. Siglo XXI,
1977.

GARCIA GUTIERREZ, Rosa. “Autorretrato, poética y relato: Los cdlices vacios”.
Delmira Agustini en sus papeles. Biblioteca Nacional del Uruguay, 2014, pags. 7-
34.

KRISTEVA, Julia. “El sujeto en cuestion: el lenguaje poético”. Claude Lévi-Strauss,
Seminario: La identidad. Petrel, 1981, pags. 249-287.

LARRE BORGES, Ana Inés. “El peso del secreto en la correspondencia de Delmira
Agustini”. Delmira Agustini en sus papeles. Biblioteca Nacional del Uruguay,

2014, pags. 35-59.
LE CORRE, Hervé. Poesia hispanoamericana posmodernista. Gredos, 2001.

LESPADA, Gustavo (ed.). Escritura del deseo / deseo de la escritura. Sexualidad y

erotismo en la literatura latinoamericana contemporanea. Katatay, 2020.

MISTRAL, Gabriela. “Alfonsina Storni”. Repertorio Americano, tomo XII, n.° 19, 1926,
pags. 296-298.

MOLLOQY, Sylvia. “Dos lecturas del cisne: Rubén Dario y Delmira Agustini”. Uruguay
Cortazzo (ed.). Delmira Agustini. Nuevas penetraciones criticas. Vintén, 1996,

pags. 99-102.

RAMA, Angel (2014). “Mujer con toda la voz”. Idea. Revista de la Biblioteca Nacional
del Uruguay, n.® 9, 2014, pags. 37-42.

81



Gustavo Lespada, “Delmira Agustini: una poesia del cuerpo”. Revista Ursula. Nam. 9. 2025:
69-82.

RODRIGUEZ MONEGAL, Emir. Sexo y poesia en el 900. Los extraiios destinos de
Roberto y Delmira. Alfa, 1969.

VILARINO, Idea. “Delmira Agustini”. Ana Inés Larre Borges (ed.). De la poesia y los
poetas. Biblioteca Artigas - Ministerio de Educacion y Cultura del Uruguay, 2018,
pags. 147-154.

ZUM FELDE, Alberto. “Prologo” a Delmira Agustini. Poesias Completas. Losada, 1944,
pags. 7-37.

82



