REVISTA URSULA

De la potencia del fracaso: los cuerpos tentaculares como encarnaciones contra-

modernas en La Mucama de Omicunlé (2015), de Rita Indiana

On the Power of Failure: Tentacular Bodies as Counter-Modern Embodiments in

Tentacle (2015) by Rita Indiana

Moisés Mayén Alfaro

(Universidad Nacional Auténoma de México)

maal.moises@gmail.com

RESUMEN: Este articulo propone que
en La mucama de Omicunle, de Rita
Indiana, la simbiosis entre los cuerpos de
Acilde y Argenis con los saberes de la
Santeria, mediante una anémona
caribena, revela una falla en los
regimenes de significacion del sistema
capitalista moderno colonial. A partir de
los conceptos de lo tentacular (Haraway)
y contra-modernidad (Griiner), se
analizan practicas Crono-corpo-
espaciales que tejen saberes desde una
logica del pensar-con. Estas
encarnaciones contra-modernas
visibilizan rupturas que el sistema oculta,
convirtiéndolas en intersticios
productivos que abren porvenires
basados en la apertura a lo otro.

PALABRAS CLAVE: Rita Indiana,
ciencia ficcion latinoamericana,
tentacularidad, fracaso, crisis ambiental.

Recibido: 02/09/2025
Aceptado: 23/12/2025

21

ABSTRACT: This article proposes that
in Tentacle by Rita Indiana, the
symbiosis between the bodies of Acilde
and Argenis and the knowledge of
Santeria, mediated through a Caribbean
anemone, reveals a rupture within the
regimes of meaning of the modern-
colonial capitalist system. Drawing on
Haraway’s concept of the fentacular and
Griiner’s notion of counter-modernity,
the article analyses chrono-corpo-spatial
practices that weave knowledge from a
logic of thinking-with. These counter-
modern embodiments make visible the
ruptures the system seeks to conceal,
transforming them into productive
interstices from which futures grounded
in openness to the Other emerge.

KEYWORDS: Rita Indiana, Latin
American science fiction, Tentacularity,
failure, environmental crisis.

ISSN 2659-9104


mailto:maal.moises@gmail.com

Moisés Mayén Alfaro, “‘De la potencia al fracaso: los cuerpos tentaculares como
encarnaciones contra-modernas en La Mucama de Omicunlé (2015), de Rita Indiana”. Revista
Ursula. Nim. 9. 2025: 21-43.

Imaginar es ya actuar: reclamar la imaginacion
como fuerza de transformacion politica es ya empezar a mutar.
Dysphoria mundi, Paul B. Preciado

Las realidades distOpicas, rastreables en los textos denominados de ciencia ficcion
que se han producido durante las primeras décadas del siglo XXI en América Latina,
comprenden desde nieblas tdxicas, cuerpos sin rostro, sin manos, con protuberancias
andmalas y ausencia de sexo; hasta peluches-robots teledirigidos por desconocidos y
virus coloridos que desmembran y pintan de a poco el cuerpo de los hombres!. Este
género de irrealidad ha comenzado, pues, a tomar relevancia en el mundo académico y
ha reavivado debates canonicos dentro de los estudios sobre esta region, por el caracter
diferenciador que implica la inclusion de este adjetivo bastante problematico y, al mismo
tiempo, fundamental para la produccion identitaria de estas latitudes, es decir, de lo
latinoamericano?. La particularidad de este género no ha sido Gnicamente su lugar de
creacion, sino también su caracter interpelador y transgresor tanto a nivel estructural,
como sociocultural. Asi, tal como senala Elaine Vilar Madruga, “nuestras criaturas
ficcionales aparecen vivas y con los pies en la tierra de la realidad” (parr. 2); de nuestra
realidad, pues el mundo que habitamos es la clave de los imaginarios que se estan

(re)produciendo en estos textos.

La obra de Rita Indiana y especificamente su novela, La Mucama de Omicunleé,
publicada en 2015, invita a pensar estas realidades desde un posicionamiento critico frente
a los procesos de despojo y deterioro del cuerpo y del territorio de los sujetos que habitan
en el Caribe. El relato presenta desde una narracion omnisciente las historias de Acilde
Figueroa y de Argenis Luna; respectivamente, un hombre trans al servicio de una
sacerdotisa practicante de la Santeria, y un artista con una técnica pictérica impecable,
pero con poco o nada de conocimiento sobre el arte contemporaneo. Ambos personajes

habitan distintas lineas temporales: por un lado, Acilde pertenece a una Republica

! Los acontecimientos aqui mencionados pertenecen a textos distopicos escritos por Fernanda Trias
(Uruguay), Elaine Vilar Madruga (Cuba), Samanta Schweblin (Argentina) y Yolanda Arroyo Pizarro
(Puerto Rico).

2 En este panorama de estudios se encuentran los trabajos realizados por Teresa Lopez-Pellisa y Silvia G.
Kurlat Ares con sus dos volimenes sobre Historia de la ciencia ficcion latinoamericana, publicados en
2020 y 2021, en donde se propone un rastreo y una esquematizacion de este tipo de textos por regiones y
muestran, ademas, como en cada una de estas producciones el contexto territorial, politico y cultural se ve
infiltrado en la manera en la que este género de irrealidad toma forma.

22



Moisés Mayén Alfaro, “‘De la potencia al fracaso: los cuerpos tentaculares como
encarnaciones contra-modernas en La Mucama de Omicunlé (2015), de Rita Indiana”. Revista
Ursula. Nam. 9. 2025: 21-43.

Dominicana distopica que esta plagada de robots exterminadores de inmigrantes, de virus
letales y de una fauna marina inexistente; y, por su parte, Argenis se ubica en la bisagra
temporal de finales del siglo XX y principios del siglo XXI en donde el auge del
neoliberalismo comienza a tener estragos en la poblacion dominicana. Gracias a la
conexion simbidtica que dichos personajes establecen con una deidad Yoruba,
materializada en una anémona condylactis gigantea, sus presentes se mezclan y se
transforman en “hombres de agua” capaces de conectarse de manera simultanea con
diferentes cuerpos en tiempos y territorios disimiles. Sus existencias se impregnan de
problemas pasados, temores futuros y una inminente urgencia por detener el desastre

ambiental que ya comienza a expandirse mas alld de la distopica Republica Dominicana.

El presente trabajo entiende esta obra de la dominicana como una ficcién
especulativa que da cabida a ensayar sobre las potencias del fracaso que se gestan en la
diégesis de la novela; mas puntualmente, a partir de la configuracion tentacular de sus
personajes principales, es decir, de Acilde y Argenis. En este sentido, las preguntas de
investigacion que guian esta lectura son las siguientes: jen qué medida las formas del
fracaso reiterado que encarnan los personajes principales de la novela dan cuenta de
potencias subversivas frente al desastre ambiental? y ;de qué modo estas potencias se
vuelcan a una propuesta contra-moderna del mundo occidental, al mismo tiempo que
denuncian los procesos de extractivismo y deshumanizacién que sufren los sujetos que
habitan esta diégesis? En consecuencia, mi propuesta consiste en hacer una lectura de la
experiencia corporal de los personajes principales desde el concepto de “tentacularidad”
de Donna Haraway, para mostrar que en la novela la simbiosis de estos cuerpos rotos —
uno trans y otro cuya masculinidad se quiebra— con los saberes de la Santeria supone para
el sistema capitalista moderno colonial una falla —un tipo de fracaso— dentro de sus
regimenes de significacion. Al mismo tiempo, esto da cabida a potencias subversivas de
cambio que solo pueden entenderse fuera de los limites o en las fronteras de este

pensamiento, es decir, desde su desborde o exceso.

Para demostrar lo anterior, primeramente, desarrollo la idea de la falla o el fracaso
en la novela como una estrategia especulativa que se incrusta en los cuerpos tentaculares
de Acilde y Argenis para asi entenderlos como encarnaciones contra-modernas, en el

sentido dado por Eduardo Griiner; enseguida, abordo por separado la mutacion de dichos

23



Moisés Mayén Alfaro, “‘De la potencia al fracaso: los cuerpos tentaculares como
encarnaciones contra-modernas en La Mucama de Omicunlé (2015), de Rita Indiana”. Revista
Ursula. Nim. 9. 2025: 21-43.

personajes que, en paralelo con el entramado de la novela, generan momentos subversivos
que sefialan estrategias desde el fracaso para formular e imaginar nuevas formas de estar
en el mundo, al mismo tiempo que denuncian, a partir del contraste con los otros
personajes que se teje en las catélisis de la novela, las consecuencias de marcajes
identitarios modernos —como la raza, el sexo/género y la clase— que se cristalizan en la
estratificacion de los saberes que se presentan para afrontar el desastre ambiental: desde

su validacion, hasta su instrumentalizacion y posterior deshumanizacion.

Antes de entrar en materia, despliego un breve panorama critico que ha germinado
alrededor de la obra de Indiana, para senalar afinidades o discrepancias con otras
aproximaciones que se han hecho sobre la novela. Las lineas de investigacion rastreables
en la produccioén académica que se ha publicado en los ultimos afos referente a esta
novela pueden dividirse, entonces, en tres ejes: la critica postcolonial, representada por
Melania Estévez Ballestero y Carlos Garrido Castellano, quienes analizan la nocién de
crisis como catalizador de nuevas formas de entender tanto el desastre ambiental, como
la institucionalizacion del arte; la ecocritica y teoria queer, abordada por Paul Humphrey,
Sebastian Figueroa, Lina Martinez-Hernandez y José Gonzalez quienes exploran la
fluidez espacio-corporal y temporal como cuestionamiento a las narrativas hegemonicas;
y los estudios desde la ficcion especulativa, liderados por Maria Cristina Caruso, Ayelén
Medail y Samuel Lagunas, cuyas postulaciones ponen el acento en el caricter

desestabilizador del texto desde la reformulacion de los géneros especulativos.

Caruso problematiza la aplicacion del afrofuturismo anglosajon a la novela y, en
su lugar, propone el concepto de caribe-futurismo, el cual busca dar cuenta de los
procesos de transculturacion propios del territorio caribefio y de las especificidades
formales que surgen en la reformulacion de este género. A diferencia del afrofuturismo
estadounidense, que toma como horizonte el gran alla de la experiencia afrodiaspdrica
de ese contexto, esta reformulacion parte de una experiencia fragmentaria que integra
tanto elementos hegemonicos de la cultura occidental como imaginarios no occidentales
—en este caso, la Santeria— para abrir paso a otros futuros cuya funcién principal recae en
la critica a la logica depredadora del capital en su fase neoliberal y del colonialismo,
configurada en la novela mediante el hiperconsumo que permea la vida de los sujetos de

la isla. Medail, por su parte, sitia la novela en el marco del neogdtico latinoamericano y

24



Moisés Mayén Alfaro, “‘De la potencia al fracaso: los cuerpos tentaculares como
encarnaciones contra-modernas en La Mucama de Omicunlé (2015), de Rita Indiana”. Revista
Ursula. Nim. 9. 2025: 21-43.

destaca como el texto transforma el imaginario del paraiso caribefio en un espacio
marcado por catastrofes ambientales, vigilancia tecnologica y violencia social, elementos
que, a través del terror y lo monstruoso, articulan una critica al sistema capitalista
neoliberal imbricado tanto con el colonialismo como con el patriarcado. Finalmente,
Lagunas ancla su lectura en el desgaste de las figuras mesidnicas y sostiene que la
propuesta ética implicita de la novela de Indiana se resume en lo siguiente: “solamente
abriendo una puerta en los muros de la temporalidad lineal y la corporalidad

cisheteronormativa es posible articular las resistencias del futuro” (190).

Si bien los andlisis que se han hecho de esta obra han partido de marcos teoricos
diferentes, la mayoria concuerda con la potencia desestabilizadora que subyace en la
textualizacion de las realidades que se presentan en la novela, al proponer que existen
multiples puestas en crisis de las estructuras de poder hegemonicas que se replican en el
texto. En este sentido, la potencia de cambio que se expone en dichos textos como
alternativa al desastre, se materializa en la torsion de las normatividades y en la apertura
a formas otras de pensar el binomio humano/naturaleza, sin por ello dar respuestas claras
a las problematicas medioambientales de la isla, pues como apuntan Figueroa y Martinez-
Hernéndez: “La mucama de Omicunlé es un texto queer no solo por su escritura
enrevesada, llena de transiciones entre tiempos, espacios y especies, sino que también

porque nos pone frente a estas preguntas sin ofrecernos una receta para el futuro” (404).

Sin embargo, los desfases y despropdsitos corpo-territoriales y temporales que se
proponen como resistencias en estos textos se acotan en su mayoria a un marco de
referencia queer que no profundiza en la complejidad de la presencia de los saberes
ancestrales en la novela, con excepcion del texto de Caruso quien explicita la funcion de
la Santeria como una herramienta estético-imaginativa que define “claramente el
horizonte cultural de pertenencia, creando un universo especulativo cuyos rasgos
identitarios reivindican una autonomia estético-tematica de los patrones de definicion
canonica culturalmente hegemodnica” (286). Estos saberes son vistos mayoritariamente
como un potenciador que da pie al dislocamiento de dichas realidades, sin preguntarse
criticamente por los paradigmas civilizatorios que se estdn contraponiendo y las
consecuencias que esto tiene a nivel de regimenes de significacion en un territorio con

una herencia colonial que lo atraviesa. Asi pues, mi propuesta de lectura del texto de La

25



Moisés Mayén Alfaro, “‘De la potencia al fracaso: los cuerpos tentaculares como
encarnaciones contra-modernas en La Mucama de Omicunlé (2015), de Rita Indiana”. Revista
Ursula. Nim. 9. 2025: 21-43.

Mucama es afin a las dos ultimas lineas de investigacion presentadas, con matices que se
abordaran mas adelante, y toma como punto de partida la idea del fracaso o la falla como

una pedagogia para el porvenir.

Del fracaso como bisagra subversiva: los cuerpos tentaculares y su potencia contra-

moderna

Eduardo Griiner plantea, desde la propia idea de la falla, una aproximacion a la
produccion de conocimiento critico y radical que se interesa en el descentramiento de la
teoria como sutura de una aparente totalidad y pone el énfasis en los planteamientos que
toman como eje tedrico el des-encubrimiento del pensamiento metonimico de la
Modernidad Capitalista. De ahi que denomine a estas teorias, o producciones de
conocimiento, como contra-modernas. Para el filosofo, “una teoria es realmente critica
cuando apunta sin concesiones a desnudar esa falla, esa contrariedad tragica al interior
de una cultura; no solo cuando se limita a serialarla, [...] sino cuando hace de ese
sefialamiento el eje central, hermenéutico y analitico para interrogar criticamente a la
cultura” (Griiner 31). La falla es entendida como una fractura en los cimientos del mundo
capitalista moderno colonial que pone en relieve los mecanismos de accion y de
produccion de sentido que estos sistemas de poder han impuesto como modelo de vida
deseable y como fin ultimo de la existencia humana. Desde esta perspectiva, estas fallas
son solo posibles dentro de un modelo civilizatorio que las produce como tal y las
convierte en ese Otro indeseable que, mas alla de estar excluido, se vuelve el limite
epistemologico de esa realidad: “Esto es lo que la “Modernidad” dominante no puede

comprender” (Griiner 44).

Esta comprension es susceptible de ser producida desde un proceso especulativo
que se teje desde el fracaso, aparentemente improductivo para el sistema, y cuya
existencia marca el limite de las fronteras de este pensamiento dominante. La
especulacion juega, pues, un papel crucial cuando se habla de entrever formas otras de
entender el desastre. Con base en los apuntes de Eduardo Kohn a este respecto, especular
consiste en crear una adivinanza audaz sobre un mundo con dobleces que emerge de un

reflejo “de ese conjunto armonioso y por ende hermoso (sumak) de las redes vivientes

26



Moisés Mayén Alfaro, “‘De la potencia al fracaso: los cuerpos tentaculares como
encarnaciones contra-modernas en La Mucama de Omicunlé (2015), de Rita Indiana”. Revista
Ursula. Nim. 9. 2025: 21-43.

que hacen que la vida sea posible” (XX). Kohn propone pensar desde un devenir con los
bosques, es decir, pensar con su existencia y asi descentrar la manera en la que se produce
conocimiento y abrir un canal para especular desde una imaginacion que nace de los
reflejos de las otras existencias que no comunican en nuestro lenguaje, pero que si crean
modos de vida que pueden ser aprehendidos para desmontar el desastre de lo humano en
el contexto capitalista moderno colonial®. En los textos de ciencia ficcion, se juega con
ese reflejo pero a partir de una copia fallida o defectuosa del original que desde el quiebre

crea otros lenguajes y caminos que se escapan del pensamiento hegemonico.

Segun Donna Haraway, esta accion propia de las narrativas sci-fi da cuenta de
patrones que articulan rutas de convivencia entre especies que emborronan la
jerarquizacion de la vida y de su “naturaleza” y abren paso a alianzas impensables entre
lo humano, lo animal y lo inerte, que irrumpen en los modelos estratificados de lo
humano. Con base en esta logica, la ciencia ficcién confecciona, a partir de la implosion
de la idea del progreso, mundos cuyos finales no se presentan como un callejon sin salida,
sino como una apuesta imaginativa que se deshace de las restricciones de las normas del
sistema: “SF es contar cuentos y narrar hechos; es el patronaje de mundos posibles y
tiempos posibles, mundos semiodtico-materiales, desaparecidos, aqui y ain por venir” (61-

62).

En estos mundos en donde predomina el fracaso, se produce una incompatibilidad
con los sistemas normativos del éxito, asociados estrechamente al adecuamiento del
cuerpo a los ideales del modelo dominante: “success in a heteronormative, capitalist
society equates too easily to specific forms of reproductive maturity combined with
wealth accumulation” (Halberstam 2). En este sentido, los cuerpos empobrecidos,
enfermos o sexo-género disidentes se vuelven cuerpos fracasados para el sistema y son
marcados como ese Otro que no tiene lugar en el horizonte del éxito del Capital. O, si lo
tiene, es precisamente en esa dicotomia, ganador-perdedor, en donde es empleado como
la contraparte y la negativa del performance y la encarnacion del éxito. Sin embargo, el

propio fracaso que encarnan estos sujetos deja entrever, como Jack Halberstam menciona

3 Kohn no enmarca el desastre ambiental en el marco conceptual del grupo Modernidad/Colonialidad, sino
en el del antropoceno, pero, de igual manera, este ahonda en procesos de destruccion sistematicos causados
por el Hombre (aqui entendido desde el ideal de la Modernidad) y el modelo econéomico de despojo
dominante, lo que me permite aproximarlo a este otro marco tedrico.

27



Moisés Mayén Alfaro, “‘De la potencia al fracaso: los cuerpos tentaculares como
encarnaciones contra-modernas en La Mucama de Omicunlé (2015), de Rita Indiana”. Revista
Ursula. Nim. 9. 2025: 21-43.

en su estudio sobre el fracaso, un modo mas creativo de atender las urgencias y violencias
que las narrativas del progreso imponen en el cimulo de existencias que habitamos este
mundo: “Under certain circumstances failing, losing, forgetting, unmaking, undoing,
unbecoming, not knowing may in fact offer more creative, more cooperative, more
surprising ways of being in the world” (2). Pero ;qué potencias contra-modernas brotan

de un cuerpo machacado por el sistema?

Las circunstancias que menciona Halberstam son cruciales para no caer en una
doble violencia hacia estos sujetos, pues no se trata de entender la experiencia de la
precariedad como una resistencia per se, sino como momentos de ruptura en donde el
fracaso espejea con las propias fallas del sistema y muestra como este trata de suturarse
a si mismo al ocultarlas. Son fallas que rompen el cuerpo, que lo hacen un cuerpo fallido,
roto, fracasado, pero que dan cuenta de una pugna contra-moderna que busca sefalar las
grietas de la Modernidad, asi como sus posibles salidas exitosas. Estos cuerpos son al
mismo tiempo exceso y limite, es decir, el umbral hacia lo que la potencia del des-orden
puede tejer en esos lugares limitrofes y cuya desobediencia al orden permite la entrada a
amalgamas impensables en el mundo ordenado. Son cuerpos cuyas marcas limites abren
paso a la paradoja, es decir, a la cohabitacion de fuerzas que en otras ldgicas de sentido
no podrian coexistir y que, sin embargo, estan y producen conocimientos desde ese lugar
desbordado. En ese sentido es que “we can [...] recognize failure as a way of refusing to
acquiesce to dominant logics of power and discipline and as a form of critique.”

(Halberstam 88).

Haraway entiende, a su vez, estos procesos de pensamiento expandido como
practicas tentaculares, es decir, flujos (cuerdas) en constante tension/expansion que a
partir de la logica del pensar-con —y en esto se espejea con los postulados de Kohn— tejen
saberes que dan cabida a choques epistémicos, afectivos, materiales, que producen otros
caminos que buscan a toda costa desandar las rutas del individualismo neoliberal y su
papel mesianico, autoimpuesto, en la historia del mundo. En el pensamiento de la bidloga,
lo tentacular proviene, como su propia raiz etimoldgica (tentaculum) sugiere, de la
expansion de los sentires, del acto de tentar, de especular, de probar desde antenas —
multiples apéndices— las realidades que se enredan en el andar (Haraway 61). Asi pues,

“los seres tentaculares crean sujeciones y separaciones, cortes y nudos; crean una

28



Moisés Mayén Alfaro, “‘De la potencia al fracaso: los cuerpos tentaculares como
encarnaciones contra-modernas en La Mucama de Omicunlé (2015), de Rita Indiana”. Revista
Ursula. Nim. 9. 2025: 21-43.

diferencia; tejen senderos y consecuencias, pero no determinismos; son abiertos y a la vez
anudados, de algunas maneras y no otras” (61). Son corporalidades que generan mundos
potenciales desde su des-ordenamiento, desde sus practicas fallidas: “La tentacularidad
trata sobre la vida vivida a través de lineas —jy qué riqueza de lineas!—y no en puntos ni
en esferas” (62). Son practicas que producen movimientos por continuidades y fracturas,
sin convertirse en figuras anquilosadas. Lo tentacular esta, pues, en una constante pugna
creadora que genera un descentramiento de las experiencias individuales y con ello busca
evadir al sistema, mostrar sus grietas y dejar de pensar con ¢él. En este sentido, son

practicas potencialmente contra-modernas.

En La Mucama, la acumulacion del fracaso es la potencia misma de la
imaginacion politica, pues muestra desde la practica del error como las logicas de
produccion de la modernidad capitalista colonial siguen jerarquizando las existencias que
habitan el planeta. Se crean, pues, ganadores y perdedores a partir de marcajes identitarios
que determinan quiénes son dignos de cuidados o quiénes son susceptibles de ser dejados
en el abandono o aniquilados por ser considerados como un peligro para la sociedad: solo
basta con recordar el inicio de la novela y los bulldozers exterminadores de ilegales. Estos
cuerpos se construyen como cuerpos fracasados, desechables, dentro de un sistema que
los ha llevado al limite al marcarlos como erradicables. En el caso de los personajes
principales, Acilde y Argenis, esta erradicabilidad proviene de cuestiones de disidencia
sexo-genérica y de un empobrecimiento sistematico: uno por ser un hombre trans y el
otro por ser un hombre precarizado con deseos homoeroéticos reprimidos. Sin embargo,
estos fracasos per se no apuntan a una salida del orden dominante, sino que es a través de
la irrupcion del imaginario de la Santeria en el tejido narrativo de estos fracasos que estos
cuerpos se abren a una experiencia tentacular, pues esta irrupcion genera las condiciones
epistemologicas y materiales necesarias, para abrir una brecha en estos fracasos y

especular desde ahi.

a) Acilde: el devenir frans del mundo occidental

Para ambos personajes la conexion que se crea con la deidad de la Santeria se
presenta como la apertura de vivir el fracaso de sus cuerpos desde otro lugar, uno que los

posiciona en una experiencia de lo multiple y desbordante. En este sentido, la anémona

29



Moisés Mayén Alfaro, “‘De la potencia al fracaso: los cuerpos tentaculares como
encarnaciones contra-modernas en La Mucama de Omicunlé (2015), de Rita Indiana”. Revista
Ursula. Nim. 9. 2025: 21-43.

que Esther Escudero tiene resguardada en su apartamento dentro de una enorme vasija se
convierte en este vinculo, tanto material como epistémico, con la religion Yoruba, pues
la cnidaria es literalmente el medio de conexion con el Orisha Olokun, una deidad del

pantedn de la Santeria en cuya apariencia se mezclan rasgos masculinos y femeninos.

En la profecia de iniciacion de Eric, el médico cubano, “se le reveld que €l
encontraria al hijo legitimo de Olokun, el de las siete perfecciones, el Sefior de las
profundidades; y por esto su padrino le puso Omioloyu, los ojos de Yemaya, confiado en
que un dia el pequeno picaro sabria hallar en la carne del mundo a aquel que sabe lo que
hay en el fondo del mar” (Indiana 68). La busqueda del hijo de la deidad lleva tanto a
Esther como a Eric a introducir a Acilde Figueroa al mundo de la Santeria: le cuentan
coémo fueron iniciados ambos y lo que para ellos significa esta religion en su vida. En este
punto, es particularmente reveladora la manera en la que Esther describe el vinculo que
la une con la religion, pues su iniciacion esta directamente relacionada con su salvacion:
ella habia sido maldecida desde el vientre de su madre y lo que produjo la religién en su
cuerpo fue liberarla de los “muertos oscuros que [le] habian mandado para que [se]
enfermara de [sus] organos” (Indiana 23). En sus oraciones, se plasma un Illamado a la
creacion de un lugar en donde la prosperidad inunde todo: “Para que no haya muerte, ni
enfermedad, ni pérdidas, ni tragedias, ni discusiones, ni chismes, ni obstaculos y para que
se alejen todos los males” (24). Esta religion busca, entonces, un mundo que opere desde
el bienestar comun y no desde la explotacion de los otros, es decir, desentrafiar desde el
encuentro con lo desconocido —en este caso a través de las historias del mar— otros

horizontes de plenitud.

El cuerpo de Acilde se vuelve el recipiente y el complice, en un primer instante,
del Orisha en la busqueda de la salvacion de la Republica Dominicana apocaliptica. Su
cuerpo es literalmente eso que incomoda y que esconde lo que es evidente de su
materialidad, pero que existe a pesar de ello, como el propio mar, presente pero
desconocido: “nadie sabe lo que hay en el fondo del mar” (Indiana 25). Desde antes de
su conexion con la anémona, Acilde es un cuerpo multiple en el que habitan marcas
identitarias disimiles que se espejean con la propia existencia del Orisha androgino: “El
duenio de lo desconocido” (28). Su cuerpo para el sistema es una falla que busca ser

borrada porque rompe con los regimenes de significacion del cuerpo binario que solo

30



Moisés Mayén Alfaro, “‘De la potencia al fracaso: los cuerpos tentaculares como
encarnaciones contra-modernas en La Mucama de Omicunlé (2015), de Rita Indiana”. Revista
Ursula. Nim. 9. 2025: 21-43.

acepta machos y hembras, hombres y mujeres, feminidad y masculinidad. Esta falla lo
conduce a un estado de extrema vulnerabilidad desde sus primeros afios de adolescencia
y posterior adultez, en donde es violado con el consentimiento de sus abuelos por un
vecino : “Los viejos aborrecian sus aires masculinos. El abuelo César busco una cura para
la enfermedad de la nieta, y le trajo a un vecinito para que la arreglara mientras ¢l y la
abuela la inmovilizaban y una tia le tapaba la boca” (19); y més tarde es obligado a ejercer
el trabajo sexual para poder llegar a adecuar su cuerpo, con la ayuda del suministro de un
farmaco ilegal, a una materialidad mas propia del género masculino, lo cual lo orilla a

convertirse, en ultima instancia, en la mucama de Esther, Omicunlé.

Ese fracaso sexo-genérico que encarna Acilde se potencia al fusionarse con la
deidad Yoruba, para bien y para mal, porque experimenta desde esta nueva sujecion un
lugar de agencia que se posibilita por la sumision a su papel instrumental. Asi pues, el
ritual que une a Acilde con la anémona se produce en un estado de emergencia, debido al
asesinato de Omicunlé, y se realiza en dos etapas: 1) el cambio material de su cuerpo de
“mujer” a un cuerpo de “hombre”, producido por la administracion del farmaco llamado
Rainbow Brigh y 2) la conexidén material a través de la cabeza con los tentaculos del
animal marino. La asistencia médica de Eric durante la metamorfosis de este personaje
es crucial para entender la instrumentalizacion a la que es sometido Acilde dentro de la
novela: “Se acerco un poco mas al oido del hombre recién nacido y gastd su ultimo aliento
en hacerle saber: «Esther sabia todo lo que iba a pasar. Yo ya estoy pago, te dimos el
cuerpo que querias y ahora ti nos has dado el cuerpo que necesitdbamos» (Indiana 70).
Esta transformacion no solo disloca los regimenes de significacion del cuerpo de este
personaje, sino que produce una expansion tentacular crono-corpo-espacial que le permite
estar de manera simultanea en tres cuerpos y temporalidades distintas: Acilde en su nuevo
cuerpo (afio: 2027 a 2037) - Giorgio (afio: 1991 a 2001) - Roque (afio: 1606). Esta triada
corporal se convierte en el disruptor elegido, mesidnico, a partir del cual el proyecto de

salvacion se puede llevar a cabo.

Ahora bien, el proyecto que se gesta en el cuerpo trans de Alcide, a partir de su
simbiosis con la anémona, es por un fin comun: salvar la isla del apocalipsis. Su cuerpo,
expandido por la deidad del mar, se vuelve sacrificable para un bien mayor. Existe en este

aspecto una porosidad entre los paradigmas civilizatorios —el de la Modernidad

31



Moisés Mayén Alfaro, “‘De la potencia al fracaso: los cuerpos tentaculares como
encarnaciones contra-modernas en La Mucama de Omicunlé (2015), de Rita Indiana”. Revista
Ursula. Nim. 9. 2025: 21-43.

Capitalista y el de los saberes de la religion Yoruba— que al anudarse y repelerse crean
filtraciones tanto positivas como negativas entre estas temporalidades historicas
desbordadas en la novela. Acilde es el instrumento material del proyecto de salvacion del
Mar Caribe, pero, en este sentido, no es mas que carne de cafion, es decir, una mucama al
servicio de las ¢lites que gobiernan la isla. La razén instrumental permea en la
epistemologia de la Santeria y le impregna la misma contradiccion de la racionalidad
irracional, es decir, la racionalidad “medio-fin” propia de la idea del progreso infinito que
estd imbricada con el proyecto de la Modernidad Capitalista Occidental (Hinkelammert
26). Por esto, se vuelve particularmente significativo que, en la temporalidad apocaliptica,
Acilde esté encarcelado y constantemente vigilado para que se aboque plenamente al fin
que se le ha asignado como propio. Debido a esto, las relaciones que se construyen en las
otras temporalidades, en las que habitan sus otros cuerpos, Giorgo y Roque, se vuelven
una reproduccion del paradigma cis-hetero-patriarcal que sostiene la modernidad
capitalista colonial. Se busca por medio del progreso salvar a la isla del desastre, es decir,

de emplear la razon instrumental para detener el apocalipsis.

Esto se ve de manera clara con la edificacion de la reserva de Playa Bo que Giorgio
y su esposa, Linda, construyen para proteger a las especies endémicas de ese mar. En esta
reserva, se despliega el proyecto artistico Sosua que busca recaudar fondos para poder
sustentar todo el programa de conservacion de la vida marina: “Con el dinero producido
por la galeria de arte podria finalmente concretar el suefio de Linda: construir un
laboratorio marino en Playa Bo, equipado con tecnologia de punta, donde estudiarian y
cultivarian corales para reimplantarlos, cuando hiciera falta, en su medio natural”
(Indiana 145). EI problema més evidente de estos procesos de acumulacion de capital,
propios de su fase neoliberal, es que funcionan como Organizaciones no
Gubernamentales (ONGs) que solo luchan contra esta crisis civilizatoria desde la misma
perspectiva que rige la ley del valor y que estd imbricada con las mismas l6gicas que
sostienen al capital: por un lado, la explotacion de los otros para crear plusvalia relativa
y, por otro, a partir de piezas de arte que solo pueden estar al alcance de las élites
mundiales. De ahi que todo el plan que pone en marcha Acilde desde su temporalidad
apocaliptica tenga que ver con la creacion de pinturas con el estilo pictérico de Francisco
de Goya, hechas por Argenis en la temporalidad de los afios 1600, para venderlas en la

temporalidad de Giorgio como un descubrimiento historico invaluable que salvard a la

32



Moisés Mayén Alfaro, “‘De la potencia al fracaso: los cuerpos tentaculares como
encarnaciones contra-modernas en La Mucama de Omicunlé (2015), de Rita Indiana”. Revista
Ursula. Nim. 9. 2025: 21-43.

isla del desastre. En el destino de Acilde no hay un plan que esté fuera de esta logica de
la modernidad capitalista colonial y su vision cis-hetero-patriarcal. Esto explica el final
de la novela y el inminente asesinato de los cuerpos de Acilde y de Roque, quienes no

cumplen con el ideal del individualismo neoliberal, al contrario del cuerpo de Giorgio.

Sin embargo, el cuerpo fracasado de Acilde, a pesar de al final alinearse al modelo
de lo deseable de la modernidad, experimenta con la anémona (piensa-con) quiebres que
son propios de practicas tentaculares. La simbiosis per se que se gesta en su cuerpo es
una practica que fractura las linealidades temporales y corporales del sistema, lo que le
permite, a partir del fracaso de su cuerpo trans, abrir paso a la especulacion. El reflejo del
fracaso que se muestra en la novela a través de este cuerpo violentado que se expande y
toca otras temporalidades y corporalidades desde la episteme de la Santeria —
conceptualizada como la apertura a lo multiple en el texto de Indiana— pone en perspectiva
el fracaso del modelo civilizatorio occidental, pues los esquemas de pensamiento a partir
de los cuales se pretende hacer frente al desastre, se revelan insuficientes: “El
individualismo limitado (o neoliberal) enmendado por la autopoiesis no es lo
suficientemente bueno, figurativa ni cientificamente: hace que nos desencaminemos por
senderos letales” (Haraway 64). La aventura tentacular del cuerpo de Acilde se expande
por las rutas de los modelos tradicionales del cuerpo, de la pareja e incluso de lo humano,
para mostrar que cada una de estas categorias solo es funcional en un sistema que
dicotomiza la realidad de los sujetos y las otras existencias no-humanas. Se especula,
entonces, que un posible devenir del mundo que no conduzca a la catastrofe tiene que
atravesar esas categorias, ir mas alla, basicamente, devenir trans, perforar al individuo.
Acilde especula: “Con ellas se distraia en las noches de un presente que solo tenia sentido
en funcion de lo que pasaba a otra gente, en otros tiempos” (Indiana 169). Este devenir
no puede ser uno, sino multiple, no puede estar anquilosado en un tiempo, sino en
momentos expansivos que caminan hacia atrds y ven en el fondo de los saberes
ancestrales formas otras de hacer comunidad con el mundo: ser hombres de agua o, més

bien, seres de agua contra-modernos.

33



Moisés Mayén Alfaro, “‘De la potencia al fracaso: los cuerpos tentaculares como
encarnaciones contra-modernas en La Mucama de Omicunlé (2015), de Rita Indiana”. Revista
Ursula. Nim. 9. 2025: 21-43.

b) Argenis: el fracaso de la masculinidad como apertura a lo otro

En el caso de Argenis, su conexion con la cnidaria se establece a partir de un
accidente, incluso si para los planes de Acilde esto es crucial, pues este personaje no entra
dentro de un proyecto mesianico de salvacion como es el caso de la triada antes
mencionada. Para el pintor, su vinculacion con la anémona se configura como una mera
casualidad que se detona por el deseo que siente hacia la esposa de Giorgio, Linda. El
impulso que lo lleva a querer alcanzar a este personaje mientras bucean, lo conecta
inesperadamente con la deidad Yoruba por medio de su picadura y lo convierte en un
cuerpo tentacular, cuya crono-corpo-espacialidad se divide de la siguiente manera:
Argenis (afio: 1991 a 2001) - Cote de Fer (afio: 1606). Un dato importante para retener es
la motivacion sexual de este personaje en el momento del accidente, pues como se aborda
mas adelante, su experiencia tentacular articula otro tipo de procesos afectivos

diametralmente distintos a los presentes antes de la fusion con la anémona.

Ahora bien, la relacion que establecen Giorgio-Roque y Argenis-Cote de Fer se
muestra relevante para sefalar como esta experiencia desbordada que se concentra
mayoritariamente en la diégesis del mundo actual que, de manera extratextual, alude a la
€poca mas proxima al lector/a, es decir, a la que va de 1991 al 2001, construye la imagen
de una masculinidad en declive, es decir, fracasada. En este sentido, esta temporalidad es
particularmente clave para mostrar que, dentro de las dindmicas de modelacion de los
sujetos, la dimension econdmica estd imbricada en estos procesos y se configura como
un marcaje de éxito o fracaso que delimita sus vidas. Es pertinente mencionarlo, dado que
dicha temporalidad coincide con la etapa de la neoliberalizacion de la economia mundial,
es decir, al pasaje de un aparente Estado de bienestar a la privatizacion de los servicios
publicos y bienes comunes, y a lo que se ha denominado la division mundial del trabajo,

dinamizada por la creciente globalizacion:

los neoliberales enfatizan [...] que deben impulsarse medidas que abran todavia mas las brechas
entre ricos y pobres, como la reduccion del poder e injerencia de los gobiernos; el favorecimiento
de la iniciativa privada; la priorizacion de capitales extranjeros sobre los nacionales; la
concentracion de riqueza en grandes corporaciones y no en pequefios productores; y el
reforzamiento del ejército y los aparatos de inteligencia para acallar las luchas populares (Caloca
Lafont 271).

34



Moisés Mayén Alfaro, “‘De la potencia al fracaso: los cuerpos tentaculares como
encarnaciones contra-modernas en La Mucama de Omicunlé (2015), de Rita Indiana”. Revista
Ursula. Nim. 9. 2025: 21-43.

Esto se ha traducido en América Latina en condiciones de abandono hacia las personas
que no tienen acceso a alguna forma de trabajo estable y se ven obligadas a recurrir al
trabajo en maquiladoras o féabricas, al trabajo informal y, mas recientemente, a call-
centers o trabajos de subcontratacion en donde las condiciones laborales son mas que

precarias.

Siguiendo esta logica, la vida de Argenis esta atravesada por la dimension
economica del modelo neoliberal que se implemento en la isla a partir de la Gltima década
del siglo XX. Este personaje trabaja en un call-center que provee de manera telefonica el
servicio de lectura del Tarot. El seudonimo que ocupa Argenis, Psychic Goya, hace
referencia a los estudios en artes plésticas a los que tuvo acceso en su juventud: “;Qué
diria la profesora Herman si pudiese verlo ahora? En un fucking call center, fucking
«Psychic Goyay, con una maldita gorda que le cobraba el 10% semanal a cada peso que
le cogia prestado, sin haber expuesto ni una sola vez desde la graduacién —divorciado,
amargado, perdido—" (Indiana 41). Su educacion en la pintura clasica lo enfrent6 desde
el inicio a un desfase temporal con el arte contemporaneo del que no fue parte y, por lo
tanto, desconocia al ingresar en la facultad de arte privada que coste6 gracias a una beca:
«Despierte, Goya, pongase las pilas, usted tiene una técnica impecable, pero no tiene nada
que decir, mire a su alrededor, carajo, justed cree que la cosa estd para angelitos?»” (40).
Argenis es un sujeto al margen de los conocimientos hegemoénicos producidos en la
dimension artistica de la isla, debido a su estatus socio-econdmico que al final lo conduce
a tener una deuda y una adiccion a la coca. También es pertinente sefialar que justo en
esta diégesis se hace particular énfasis en el nombre de productos comerciales que
provienen del extranjero, mas especificamente, de Estados Unidos, como los Doritos, la
Coca-Cola y el supervisor gringo del call-center. Esto muestra, en consecuencia, la
constante intervencion de la economia mundial en la existencia de los sujetos y el empleo
de sus vidas como parte de una maquinaria mundial que los utiliza solo como apéndices

desechables.

Mas adelante, cuando se produce el encuentro entre Argenis y Giorgio, este Gltimo
descrito en esta diégesis como un italiano que promueve un proyecto artistico del que
quiere hacer parte a este personaje, es decir, el Proyecto Sosua, se distingue una diferencia

palpable entre la vida que lleva este personaje y la de Argenis. Dicha diferencia se da

35



Moisés Mayén Alfaro, “‘De la potencia al fracaso: los cuerpos tentaculares como
encarnaciones contra-modernas en La Mucama de Omicunlé (2015), de Rita Indiana”. Revista
Ursula. Nim. 9. 2025: 21-43.

sobre todo por los espacios a los que Giorgio tiene acceso, al circulo social en el que se
desenvuelve y, sobre todo, por su caracter de extranjero del Norte Global que permea en
su subjetividad: “«;De donde sacaste a este mufieco?», dijo el aleman con un fuerte
acento, y luego, riendo: «Te va a ir muy bien, en este pais ser blanco es una profesion»”
(Indiana 119). Aqui se recalca lo antes mencionado sobre el ideal del cuerpo de la
modernidad y la distincion naturalizada que se hace de estos sujetos que estan
constrefiidos por una historia colonial que marca a uno como un producto de servicio y al

otro como poseedor de capital, tanto econdémico como cultural.

Asi pues, la imagen que se desprende del personaje de Argenis rompe con el ideal
del Hombre que se construye bajo los parametros de la modernidad capitalista colonial,
pues se configura como un sujeto empobrecido que depende de su madre y cuya esposa
lo repudia; alejado enteramente de la imagen del Hombre proveedor e independiente —ese
self~made man— que predica la doctrina neoliberal. El lugar que toma se encuadra en una
masculinidad fracturada o fracasada, sobre todo en la dimension econdémica y cultural.
Sin embargo, esto activa a su vez una parte hegemodnica de este mandato de poder, es
decir, el entramado violento de esta identidad politica que se afirma a través de la
dominacion del otro: “En su cabeza, el italiano era un altruista que creia en ¢él, y ella era
una puta engreida y egoista. Fantased con violarla y estrangularla, luego con machacarle
la cabeza con el bate de béisbol de aluminio que tenia Malagueta en su taller” (Indiana
130). Argenis imagina la manera de hacerle dafio a Linda como castigo por no apoyar las
ideas de Giorgio sobre el proyecto Sosta. Esa lealtad no solo se explica por el
enamoramiento reprimido que sufre por este ultimo, sino por el pacto patriarcal que lo
obliga a reconocer Unicamente a otros hombres como sus pares y demostrarles su potencia
fisica: “la necesidad de dar cuentas al otro, al cofrade, al complice, de que se es potente,
para encontrar en la mirada de ese otro el reconocimiento de haber cumplido con la
exigencia del mandato de masculinidad” (Segato 45). La experiencia de la masculinidad
que vive Argenis fluctia, entonces, entre el fracaso y la violencia, entre la culpa y el

deseo, entre el dolor y el placer.

Bajo esta logica, la masculinidad del personaje se ancla en una exacerbacion del
deseo de posesion del cuerpo de las mujeres con miras a una validacion por parte de sus

pares como medio de compensacion por la desposesion que padece como sujeto

36



Moisés Mayén Alfaro, “‘De la potencia al fracaso: los cuerpos tentaculares como
encarnaciones contra-modernas en La Mucama de Omicunlé (2015), de Rita Indiana”. Revista
Ursula. Nim. 9. 2025: 21-43.

empobrecido: “De esta manera, la novela articula la construccion de una masculinidad en
crisis con la fallida promesa capitalista y el mercado del arte en un pais marcado por la
inseguridad climatica” (Figueroa y Martinez-Hernandez 401). Sin embargo, debido a la
multiplicidad de conciencias expandidas en diversos cuerpos que produce lo tentacular,
las experiencias cronotopicas se intrincan y desencadenan formas otras de encarnar las
realidades que se habitan, lo que resquebraja esta idea de masculinidad y la hace fracasar
todavia més. Se abre paso, entonces, a la posibilidad de dejarse afectar por otras formas
de placer que son impensables para Argenis dentro de la linea temporal del siglo XXI. En
este sentido, el encuentro sexual entre Cote de Fer y Roque en la temporalidad del siglo

XVII desborda la experiencia identitaria de Argenis:

Una mano le acarici6 el vientre, que se tensoé sin alejarse, apreto los gliteos adivinando la ruta
de la mano hacia abajo, dejandose hacer. [...] Olvidé al francesito, el arte y Playa Bo, olvidé
sunombre y el del 6rgano alrededor del cual ahora se cerraba concéntrico el universo. Se vino
duro, como si se hubiese vaciado para siempre los cojones (Indiana 126).

Esta experiencia sexual desordena sus afectos y la manera en la que entiende el mundo,
pues literalmente olvida —borra— el mandato de masculinidad que le impide dejarse afectar
por otras formas de placer. Argenis en tanto que cuerpo tentacular se descentra, entonces,
del ideal del sujeto de la modernidad capitalista colonial y emprende un proceso de
subjetivacion otra, potenciada por el deseo de ser otro, es decir, por el despojo del asco a
otro tipo de cuerpos sexogenerizados de la misma manera que el suyo. Su masculinidad
no solo fracasa por el deseo homosexual, sino porque se abre de manera literal a lo otro,
a la multiplicidad en donde el cuerpo se des-significa para especular desde otros lugares
afectivos. Argenis ofrece en su actuar, mediado por los saberes ancestrales de la religion
Yoruba, una practica contra-moderna que desde el fracaso de la masculinidad hegemoénica
desestratifica la idea de deseo y muestra que el cuerpo no se limita a una organizacion
pretendidamente natural, pues se expone, al contrario, como un territorio abierto a todo

tipo de afectacion.

Las digresiones sobre el desastre: vidas valiosas y mucamas modernas

Si bien las practicas tentaculares muestran otros modos de entender y percibir el

mundo a partir de la fractura con el orden y los regimenes de sensibilidad de los sistemas

37



Moisés Mayén Alfaro, “‘De la potencia al fracaso: los cuerpos tentaculares como
encarnaciones contra-modernas en La Mucama de Omicunlé (2015), de Rita Indiana”. Revista
Ursula. Nim. 9. 2025: 21-43.

dominantes, también construyen desde las experiencias multiples del fracaso colectivo
una critica implicita de la l6gica sobre la cual se construyen estas jerarquias. En la novela,
la experiencia del fracaso no solo se abre para los personajes principales, sino que toca a
cada uno de los sujetos que habitan este espacio narrativo. La urgencia del desastre
ambiental, sobre todo en la temporalidad del siglo XXI, sefiala una jerarquizacion que
proviene de marcajes identitarios, como la raza, que desvaloriza la vida y las practicas de
los sujetos provenientes de comunidades originarias de la isla. Los otros tipos de
marcajes, como el sexo-género y la clase, se abordan desde la experiencia de Acilde y
Argenis en tanto que cuerpos tentaculares, como se exponia en el apartado anterior, pero
especificamente la racializacion de algunos personajes es un tema que se presenta sobre
todo a la hora de hacer frente al desastre, debido a que los saberes que se consideran
validos para ello estan atravesados por la “colonialidad del poder/saber”, es decir, por las
estructuras coloniales que atn persisten en las realidades que habitamos “y cuya mascara

es precisamente el concepto de modernidad” (Griiner 49).

En este sentido, la estructura capitular de la novela apunta a esta estratificacion de
los saberes, pues muestran que, dentro del paradigma civilizatorio de la modernidad, los
saberes producidos por sujetos blancos, a partir de una mirada positivista, son los unicos
que tienen cabida para hacer frente al deterioro ambiental. Asi pues, la yuxtaposicion de
perspectivas que produce la puesta en comun del contenido del capitulo de “El jardinero”
y el de “Lamentaciones”, da cuenta de qué sujetos son susceptibles de ocupar un espacio
en la defensa del territorio y cudles son instrumentalizados para los fines de esta salvacion
que solo se entiende desde una Optica cientificista. En el ultimo capitulo mencionado, el
narrador omnisciente focaliza en los pensamientos de Linda, una bidloga marina, hija de
inmigrantes judios provenientes de Austria que se asentaron en las tierras de Sosua en los
afios cuarenta por disposicion del dictador Trujillo. Se exalta su preocupacion por el
deterioro de la vida marina y el deseo de crear un espacio protegido de cualquier tipo de
depredacion para la fauna marina, es decir, de convertir la playa en una reserva ecologica:
“Habia dias en que sentia que su compromiso era minasculo frente, por ejemplo, al ancla
de un pescador del pueblo, que en un minuto habia arrancado un coral de cientos de afios
y aniquilado un valiosisimo espécimen y el habitat de los peces que el mismo pescador
necesitaba para subsistir” (Indiana 135). La perspectiva de preservacion que este

personaje tiene de este territorio invisibiliza no solo las necesidades de los habitantes de

38



Moisés Mayén Alfaro, “‘De la potencia al fracaso: los cuerpos tentaculares como
encarnaciones contra-modernas en La Mucama de Omicunlé (2015), de Rita Indiana”. Revista
Ursula. Nim. 9. 2025: 21-43.

la isla, sino que también ve en ellos un obstaculo para la conservacion de este espacio. Se
busca, entonces, el desplazamiento de estas poblaciones en lugar de su integracion como
parte del propio territorio: es un proyecto extractivista que erradica los saberes ancestrales

de los pueblos tainos.

Esta perspectiva se refuerza con el lugar que ocupan los personajes que son parte
de los pueblos originarios de estas tierras, es decir, Nenuco, Anani y Yarari. La violencia
sistematica que viven estos sujetos —desde la reduccion de su territorio, desapariciones
forzadas, hasta su empleo como mano de obra—, denota el entramado colonial atn
presente en la isla que configura a estos sujetos racializados como desechables y no
dignos de ser incluidos en la toma de decisiones referentes a su propio territorio. Con base
en esta ldgica, sus saberes no son validos para el sistema hasta que son encarnados por un
sujeto blanco —Giorgio— o instrumentalizados por el Estado, representado por el
presidente Said Bona en la temporalidad apocaliptica. Nenuco y su familia son los que
poseen el conocimiento sobre los hombres de agua: como cuidarlos y monitorear “ ... el
tunel poblado con las anémonas que paririan al fendmeno” (Indiana 105). Giorgio aprende
todo sobre su simbiosis gracias a Nenuco, ademas de ser este ultimo el que posibilita su
paulatina integracion a esta nueva temporalidad: “No habia contemplado el costo de la
falsificacion y anotd en su mente, junto a todos los demas favores que le habia hecho
Nenuco, los cien ddlares que el indio se saco del bolsillo para pagar por los documentos”
(119). Entonces, resulta sugerente que, pasado el tiempo, tanto Nenuco como su familia
se convierten en sus empleados, una vez que este se hace de dinero. Estas poblaciones
cuidan de su entorno y procuran otra forma de hacer frente al ecocidio, pero sus acciones
y su existencia son moldeadas por el sistema inicamente como pura potencia servicial —

el jardinero—, no como una posibilidad valida para erradicar el apocalipsis.

Ahora bien, la apropiacion de estos saberes por parte de las élites de la isla produce
una instrumentalizacion que adecua estas practicas a la ldgica neoliberal de la
preservacion del océano, como se adelantaba desde los parrafos anteriores. En este
sentido, al considerar lo expuesto por Garrido Castellano, la institucionalizacion de la
subalternidad y, en este caso, de los saberes ancestrales de la religion Yoruba, como se
muestra en la temporalidad apocaliptica de la novela, despolitiza la potencia creadora

tanto del arte como de estos otros saberes que proponen formas otras de habitar el mundo.

39



Moisés Mayén Alfaro, “‘De la potencia al fracaso: los cuerpos tentaculares como
encarnaciones contra-modernas en La Mucama de Omicunlé (2015), de Rita Indiana”. Revista
Ursula. Nim. 9. 2025: 21-43.

Y no solo eso, sino que sefiala un proceso de extractivismo intelectual que cristaliza este
pensamiento tentacular y lo convierte en un engranaje mas al servicio de la maquinaria
del capital, al igual que el arte contemporaneo descrito en la novela. La mucama no solo

es Acilde, sino todos los sujetos que son producidos al margen del orden hegemonico.

Bajo esta perspectiva, la escena més notoria es la violacion de Yarari que a nivel
simbolico abre la memoria de Acilde en la diégesis a la que se ha expandido y en donde
se reconoce como Giorgio. El deseo de ser otro que proyecta la hija Nenuco no solo
muestra la capacidad del sistema de moldear los cuerpos y los deseos de los sujetos
racializados, sino también la manera en la que esta modelacion se vuelve crucial para

mantener este sistema de dominacidon en funcionamiento:

En unos minutos la llené de leche. Un frio en la cabeza lo lleno a é1 con su pasado. Justo antes
de venirse, la cara de Eric Vitier, diciéndole: «Eres el elegido», se habia disparado cual corcho
de cava, seguido por la espuma coherente de sus dias en el Santo Domingo de 2027 (Indiana
109).

Aqui aludo a este episodio como una violacion, pero de hecho en la novela Yarari es
quien desea entablar relaciones con el cuerpo del hombre blanco. Sin embargo, esto a
nivel simbolico apunta dos cosas: una ya antes mencionada, la modelacion del cuerpo y
los deseos de los sujetos racializados, y la otra, la importancia de este mecanismo de
extraccion del otro, tanto a nivel corporal como territorial y de saberes, para el
sostenimiento del sistema. La colonialidad de todos los ambitos de la vida es necesaria
para nutrir esta asimetria que se significa constantemente como natural y deseada por los
sujetos que estan al margen de este orden dominante. En este sentido, y en un nivel
simbolico, Acilde no puede devenir hombre blanco, es decir, tomar conciencia de esa
corporalidad concretada, Giorgio, sin haber pasado por este ritual de extraccion del otro:
la violacion de los sujetos racializados y precarizados. Por ello, la extraccion de los
grabados que Argenis produce en el siglo XVII adquiere mas relevancia, pues el proyecto
de salvacion de la isla ideado por Acilde, en tanto que hombre blanco, apunta a la
explotacion del otro, para asi poder financiar este proyecto por medio de la

comercializacion del arte de un sujeto empobrecido.

Finalmente, la novela muestra desde mecanismos propios la ciencia ficcion que
se ensamblan a partir del fracaso —es decir, del desastre como epistemologia—, la

emergencia ambiental caribefa, pero le da un vuelco hacia una causa multifactorial que

40



Moisés Mayén Alfaro, “‘De la potencia al fracaso: los cuerpos tentaculares como
encarnaciones contra-modernas en La Mucama de Omicunlé (2015), de Rita Indiana”. Revista
Ursula. Nim. 9. 2025: 21-43.

se encuentra enraizada en la experiencia de la realidad desde el paradigma de la
modernidad capitalista colonial. Asi pues, las experiencias multiples del fracaso que
encarnan los personajes principales dan pie a vislumbrar momentos de fuga que propician
un terreno fértil para especular sobre posibles porvenires que escapan de este sistema, los
cuales se tejen desde otras politicas del con-tacto cuya logica se ancla en la apertura a lo
otro, en oposiciéon a las practicas de depredacion que sostienen al capitalismo en

cualquiera de sus fases.

En este sentido, las potencias que emergen de este género de irrealidad se
cristalizan en la puesta en escena de nuevas formas de entender la realidad a partir del
ejercicio de practicas tentaculares, potenciadas en el texto de Indiana por la introduccion
de la episteme de la religion Yoruba, que detonan la imaginacion politica: interrogan,
piensan-con lo otro —y el Otro—, y juegan con los reflejos rotos de las realidades
precarizadas, para asi mostrar otros modos de habitar el mundo que se infiltran en el
sistema dominante y lo desestabilizan. Estos procesos de pensamiento encarnado
aumentan, pues, las oportunidades de fallar en este orden, de fracasar en €l, y asi fugarse:
confeccionar otras salidas que nacen de los pedazos que no se le integran y desde ahi
teorizar, es decir, encarnar practicas contra-modernas. Los porvenires que se detectan,
entonces, en este entramado distopico se construyen a partir de practicas trans, en el
sentido de la ruptura con la norma, con lo straight, y de logicas de afectacion que
provocan un vaciamiento de sentido que potencia formas no institucionalizadas de

ser/estar y sentir con el mundo.

Bibliografia

CALOCA LAFONT, Eloy. “Contra el (neo)liberalismo: la larga lucha de Pablo Gonzalez
Casanova”. Revista Tlatelolco, Dossier especial sobre los 100 afios del pensador

mexicano Pablo Gonzalez Casanova, 2022, pp. 260-281.

CARUSO, Maria Cristina. “Mas alla del afrofuturismo anglosajon: El futurismo caribefio:
la Santeria en La mucama de Omicunlé de Rita Indiana”. Kamchatka: Revista de

Andlisis Cultural, no. 22, 2023, pp. 263-287.

41



Moisés Mayén Alfaro, “‘De la potencia al fracaso: los cuerpos tentaculares como
encarnaciones contra-modernas en La Mucama de Omicunlé (2015), de Rita Indiana”. Revista
Ursula. Nim. 9. 2025: 21-43.

ESTEVEZ BALLESTERO, Melania Ayelén. “Cuerpos del desastre: mutantes,

transformistas y (a) normales”. Caracol, nim. 18, 2019, pp. 83-100.

FIGUEROA, Sebastian y Lina MARTINEZ-HERNANDEZ. “Ecologias queer caribefias
y capitalismo del desastre en La mucama de Omicunlé (2015) de Rita Indiana”.

Tekopora. Latin América Review of Environmental Humanities and Territorial

Studies, vol. 3, nim. 1, 2021, pp. 391-408.

GARRIDO CASTELLANO, Carlos. “‘La elocuencia que su entrenamiento como artista
plastico le permitia’. Subalternidad, cultura e instituciones en La Mucama de

Omicunlé de Rita Indiana Hernandez”. Hispanic Research Journal, vol. 18, nim.

4,2017, pp. 352-364.

GONZALEZ, JOSE. “Distopia eco-queer en el Caribe: La mucama de Omicunlé de Rita
Indiana”. Congreso Internacional Encuentros 2024. Seccion Posthumanismo
feminista en la literatura latinoamericana e ibérica de los siglos XX y XXI,

septiembre 2024.

GRUNER, Eduardo. “Teoria critica y contra-modernidad”. La critica en el margen: hacia
una cartografia conceptual para rediscutir la modernidad, coordinador José

Guadalupe Gandarilla, Akal, 2016, pp. 25-66.
HALBERSTAM, Jack. The Queer Art of Failure. Duke University Press, 2011.

HARAWAY, Donna J. Seguir con el problema: Generar parentesco en el Chthuluceno.

Traducido por Helen Torres, Consonni, 2019.

HINKELAMMERT, Franz. “1. Las amenazas a nuestra cultura y civilizacion en la actual
crisis: pensando en la necesidad de una espiritualidad de la accion en la linea del

humanismo de la praxis”. Buscando una espiritualidad de accion: el humanismo

de la praxis, Editorial Arlekin, 2020, pp. 17-56.

HUMPHREY, Paul. “Rita Indiana’s Fluid Temporalities and the Queering of Bodies,
Time, and Place”. Caribbean Quarterly, vol 68, num. 3, 2022, pp. 325-347.

INDIANA, Rita. La mucama de Omicunle. Editorial Periférica, 2015.

KOHN, Eduardo. “Prélogo en conversacion con Manari Ushigua.” Como piensan los

bosques: hacia una antropologia mas alla de lo humano. Traducido por Monica

42



Moisés Mayén Alfaro, “‘De la potencia al fracaso: los cuerpos tentaculares como
encarnaciones contra-modernas en La Mucama de Omicunlé (2015), de Rita Indiana”. Revista
Ursula. Nim. 9. 2025: 21-43.

Cuéllar Gempeler y Belén Agustina Sanchez, Hekht y Editorial Abya-Yala, 2021,
pp. XI-XXIV.

LAGUNAS, Samuel. “Imaginarios teoldgicos en la ciencia ficcidon latinoamericana
reciente. Zombie De Mike Wilson y La Mucama de Omicunlé de Rita Indiana”.
De Raiz Diversa. Revista Especializada En Estudios Latinoamericanos, vol. §,

num. 15, 2022, pp. 171-195.

LOPEZ-PELLISA, Teresa, y Silvia G. Kurlat Ares, editoras. Historia de la ciencia ficcion
latinoamericana. Vol. I: Desde los origenes hasta la modernidad. Iberoamericana

/ Vervuert, 2020.

---. Historia de la ciencia ficcion latinoamericana. Vol. 11: Desde la modernidad hasta la

posmodernidad. Iberoamericana / Vervuert, 2021.

MEDAIL, Ayelén. “Entre profecias, desastres ambientales y corporalidades
desobedientes: La mucama de Omicunlé de Rita Indiana”. Neogotico
latinoamericano en la literatura escrita por mujeres. Estudios criticos de obras

representativas del siglo XXI, coordinado por Berenice Romano Hurtado, Editora

Nomada, 2023.
SEGATO, Rita. Contra-pedagogias de la crueldad. Prometeo Libros, 2018.

VILAR MADRUGA, Elaine. “Khatakali”. Antologia de Ciencia Ficcion
Latinoamericana. El tercer mundo después del sol, Editorial Planeta Colombia,

2021, s/p.

43



